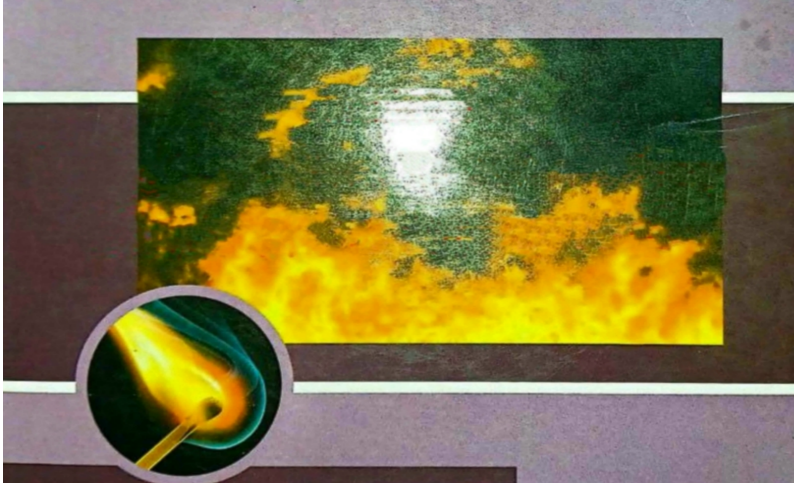


# کینه مه کوئ خپل نېتونه سم کړئ



ليكوال: شبخ الاسلام مفتي محمد تقي عثماني ژباړن: سعدالله فطرت

## كينه مه كوئ؛ خيل نېتونه سم كړئ

ليكوال: شيخ الاسلام مفتي محمد تقي عثماني ژباړن: سعدالله فطرت



## ځانګړنې:

د کتاب نوم: گینه مه گوئ، خپل نبتونه سم کړئ لیکوال: شیخ الاسلام مفتي محمد تقي عثماني شیخ الاسلام مفتي محمد تقي عثماني شیخ الاسلام مفتي محمد تقي عثماني سعد الله فطرت/۷۴۵۹۲۲۲۸. عبد الله ادي اثر شیخ عبد الله ادي اثر شیخ خپرندویه تولنه – جلال آباد خپرندویه تولنه – جلال آباد مومند خپرندویه تولنه – جلال آباد برېښنالیک: momand.books@gmail.com

چاپوار: لومړی چاپځائ مومند خپرندویې ټولنې تخنیکي څانګه

## د بيا چاپ حقونه له خپرندويې ټولنې سره خوندي دي.

## د تر<mark>لاسه</mark> کولو پتې:

چاپشمېر؛

عبدالمجيد مومند كتاب پلورنځى، مخابراتو څلور لارى -جلال آباد. اړيكې ، ۱۲۷۲۷۷۱۷ ، ۷۷۰۲۲۲۷۷۷،

خوست غرغبست کتساب پلسورنځی او سسباوون کتساب پلسورنځی گردېسز: علمسي کتساب پلسورنځی، حمیسد گردېسزي مارکیسټ پکتیکا (شرنه): مجاهد کتاب پلورنځی / کابل: اصلاح و افکار کتاب پلورنځی ، خیبر کتاب پلورنځی او مستقبل کتاب پلورنځی / هلمند: سید جمال الدین کتاب پلورنځی / پکتیا: روحاني بابا کتاب پلورنځی / کندهار: هېواد کتاب پلورنځۍ

@Greater\_Afghan\_Library Group



## دالۍ

خپل مشر ورور، شېر الله شهید ته، چې په وړوکوالي کې پیمې زده کې پې ته هڅولم او همدا به پې ویل، ځان ورسوه، چې زموږ ستر کې به درسره هستکې وي، ما د هغه په خبره ځان ورساوه، خو ده و نه لیدم او دا ارمان یې له ځان سره ګور ته یووړ.

وروره ا د بېلتانــــــــــدرد دې هماغســــې مـــــوږ ژړوي، درجې دې لوړې شد

سعدالله فطرت

@Greater\_Afghan\_Library\_Group
@Greater\_Afghan\_Library\_Group

## ليكلح

| مخ       | سرلیک                                  |
|----------|----------------------------------------|
| 1        | كينه يوه باطني ناروغي ده               |
| ٧        | د کینې اور مړ بلیږي:                   |
| ۲        |                                        |
| ٣        |                                        |
| ۴        |                                        |
| ۵        |                                        |
| Y        |                                        |
| 7        |                                        |
| Y        | کینه په دونیا او اخرت کې بربادوونکې ده |
| <b>Y</b> |                                        |
| <b>Y</b> |                                        |
| ۸        | درې نړۍ:درې نړۍ                        |
| ٩        | څوک په رښتيا د سکون احساس کوي؟         |
| 1        |                                        |
| 11       | د الله جل جلاله د حكمت پرېكړې:         |
| ١٢       |                                        |
| ١٢       |                                        |
| ١٣       | 4                                      |

| •                  |                                        |
|--------------------|----------------------------------------|
| ١٢                 | تل له ځانه ټيټو خلکو ته ګورئ           |
| 14                 | حضرت عبدالله بن مبارك او سكون:         |
| 14                 |                                        |
| ١۵6١               | •                                      |
| 17                 | د کینی دویمه درملنه:                   |
| ١٧                 |                                        |
| ١٧                 | د امام ابوحنيفه له غيبت څخه ځان ژغورنه |
| ١٨                 | د امام ابو حنيفه يوه بله كيسه:         |
| 11                 | رښتيني مفلس څوک دی؟                    |
| ۲٠                 | د جنت زېري:                            |
| 77                 |                                        |
| 77                 |                                        |
| 77                 |                                        |
| 74                 | سملاسي توبه وكړئ:                      |
| 74                 |                                        |
| ۲۵                 |                                        |
| YY                 | د شېخ او پالونکي اړتيا:                |
| <b>71</b>          | خپل نیتونه سم کړئ                      |
| ٣١                 | ناسم پوهېدل:                           |
| لاصمندو يو مثال:لا | په قرآن شريف کې د اخلاصمندو او غير اخا |
| ۴۱                 | شرعي هجرت او هېواد پرېښودنه:           |
| ۴۱                 | د اخلاص اړتيا:                         |
| <b>FF</b>          | د ځان ښودنې غندنه:                     |
| <b>47</b>          | د ریا کوونکو جزا د غم کوهی:            |
| <b>*</b> V         | ښه نيت:ب                               |

.

## غواړمه چې ټوله دونيا مينه مينه شي

د اسلامي نړۍ ستر عالم، مفکر او څېړونکی مفتي محمد تقي عثماني صيب کتابونه ډېر لولم، په رښتيا سره چې دی يو ستر علمي او معنوي کدر دی او کتابونه يې ډېر څه له ځان سره لري د غه دواړه کتابونه چې ما ژباړلي يو يې (کينه) او دويم يې (خپل نيتونه سم کړئ) هغه موضوعات دي چې موږ په ورځني ژوند کې ډېر ورسره مخيږو مانا کينه زموږ د ټولو په زړونو کې پرته هغه ناروغي ده چې د درملنې په چل يې تراوسه نه پوی نه شو. که په نيکو کارونو کې يو له بل سره کينه و کړو يا ووايو چې کاش دغه نيک او ښه کار ما هم کړی وی بده نه ده دا ښه کينه ده خو که داسې کينه و کړو چې و وايو زما ګاونډي، خپلوان، ملګری، و رور يا بل کوم نږدې د کورنۍ غړی ولی دومره دونيادار شو، ولې يې موټر بل کوم نږدې د کورنۍ غړی ولی دومره دونيادار شو، ولې يې موټر

واخیستد، کوریې ولې جوړ که دا یې ولې و کړل او داسې نورې خبرې دا هر څه هغه کینه ده چې موږ ورسره زوریږو او هم په ګناه کې راځو.

راځئ مخکې له دې چې د نورو مال دونيا او موټرې بنګلې وګورو زړه پرې وخورو يا يې کينه و کړو ولې دا نه وايو چې که هغه يې په دونيا او دولت خوشاله کړی زه يې په صخت، تعليم او معنويت خوشاله کړی يم زه هم بايد د الله ج شکر ادا کړم که چېرې موږ همداسې کينې کوو او همداسې مو نيتونه يو بل ته بد وي په خپلو کې سره ونه زغموو نو ورځ به مو يوه له بلې بديږي او د ښې ورځې خاوندان به نه شو.

حدیث شریف دی چې انماالاعمال باالنیات مانا ټول عملونه په نیتونو پورې تړلي دي او هر چاته به هغه څه ور رسیږي څه چې یې په زړه کې وي او څه یې چې په نیت کې وي الله ج هر سړی په خپل نیت ساتي او نیتونه دي چې ښه او بد یې موږ ته رارسیږي

دا زما خبرې وې تر دې زياتې خبرې نه لرم نورې به د مفتي عثماني صيب په کتاب کې ولولئ.

یو یادونه اړینه بولم هغه دا چې د کتاب چاپ دا ځل هم مومند خپرندویې ټولنې په غاړه واخیست زه دوی ته د اوږده عمر غوښتونکی یم پښتو ژبې ته د مومند خپرندویې ټولنې کړي خدمتونه له هیچا پټ نه دي،ګران ورور فضل مولا او نجیب مومند د ارواښاد نصیر مومند درور چې اوس د خپرندویې ټولنې مسوولیت په غاړه لري دواړه دې الله ج دغه ستر خدمت ته ژوندي ګړندي لرۍ

د رحمن الله بهیر هنرمندو ګوتو ته خو الفاظ نشته خو سلامي ورته ضرور کوم ځکه چې زما ټولو کتابونو پښتۍ د دې کتاب په شمول او د نورو نړګونو کتابونو خوږې او دل افروزه پښتۍ د همدې بهیر په

هنرمندو او نازکو ګوتو جوړې شوي دي الله ج دې د بهیر د فن او هنر بهیر همداسې ښه لري دی سره له دې چې د ننګرهار پوهنتون عامه ادارې په پوهنځي کې زده کړیال دی زموږ سل او زر فرمایشه هم په سترګو مني د ده مینه او حوصله د مننې او ستاینې وړ ده.

بسهمدومره ستاسو سعدالله فطرت جلال اباد ښار، روښان مېنه خپل کور د لیندۍ ۹ مه۱۳۹۳ لمریز

#### كينه يوه باطني ناروغي ده

څرنګه چې الله جل جلاله زموږ په ظاهري کړنو کې ځيني شيان فرض او واجب کړي دي او ځيني شيان يې ګناه ګرځولي دي په همدې توګه زموږ په باطني کړنو کې ډېرې کړنې فرض دي او ډېری ګناه لري او حتی حرام دي ځان ترې بايد داسې وساتو لکه څومره چې له سترو ګناهونو څخه ځان ډډه کوو.

عن ابو هريره رضى الله عنه ان النبى صلى الله عليه وسلم قال اياكم والحسد، فإن الحسد ياكل الحسنات كما تاكل النار الحطب او قال العشب

(ابو داود، کتاب الادب، باب فی الحسد، حدیث نمبر ۴۹۰۳) نن چې زه د کومې خطرناکې ناروغۍ په اړه خبرې کوم هغې ته کینه وايي او ما چې پورته کوم حدیث ووایه رسول الله صلی الله علیه وسلم هم د دغې ناروغۍ په اړه ویلي دي

د پورتني حديث ژباړه داسې ده چې:

حضرت آبو هريره رضى الله عنه څخه روايت دى چې رسول الله صلى الله عليه وسلم و فرمايل له كينې څخه ځانونه و ژغورئ ځكه كينه نيكي داسې خوري لكه اور چې لرګي يا وچ واښه خوري د راوي په دې كې شك دى چې رسول الله صلى الله عليه وسلم لرګى ښودلى و كه وچ واښه يې ښودلى ولى مانا څرنګه چې اور وچ لرګي يا و چو و ښو ته ورنږدې كړې

سملاسي سوزي له منځه يې وړي همدارنګه که په کوم سړي کې د کينې ناروغي وي نو ټولې نيکۍ يې ورځنې خوري

#### د کینې اور مړ بلیږي:

يو خو هغداور دى چې ډېر ستروي او په دقيقو كې هر څه له منځه و ډې يو هغداور وي چې نرى نرى بليږي كه دغه ډول اور په چا پورې شو نو په يو ځل يې نه سوزوي بلكې په كراره كراره به بليږي او لږلږ به يې خوري تر هغې چې له ټولو لرګيو څخه سكاره جو پ شي. همدار نګه كينه يو ه ناروغي او يو داسې اور دى چې په كراره كړاره بليږي دانسان ښې ګڼې له منځه و ډي او انسان خبرېږي هم نه چې زما نيكيانې له منځه ځي. ځكه رسول الله صلى الله عليه و سلم له كينې څخه د ځان ژغور لو ډېر تاكيد كړى دى.

## له كيني څخه ځان ساتل فرض دي:

خو که موږ چېرې خپلې ټولنې او چاپېريال ته فکروکړو وبه ګورو چې دا د کينې ناروغي د ټولنې په داخل کې پټه ده او ډېر لږد خداى جلاله بنده ګان به داسې وي چې له دغې ناروغۍ څخه خوندي او پاک وي له کينې ځان ساتل فرض دي خو يوه خبره دا ده چې زموږ تراوسه دې ته فکر هم نه دى چې موږ په دغه ناروغۍ اخته يوو، ياني له دې څخه د ځان ساتلو لپاره چمتووالى ډېر اړين دى

لومړى بايد ځان پر دې پوه کړو چې کينه په حقيقت کې څه شي دى؟ او کوم ډولوندلري؟ لاملونديې څه دي؟ درملنه يې څه ده؟ په دغو څلورو خبروبه رڼا اچوو الله جل جلاله دې زموږ دغه خبرې د دغې ناوړه ناروغۍ د له منځه وړلو لامل وګرځوي

## كينه ياني څه؟

كىنەدېتەوايىي چېد خپلەمسلمان دولىت، شهرت، نعمت، شخصىت او هر څەد بلامسلمان خوا بدىږي او پەخپلورورىي دغەهر څەنەلورىي يوازې ځانتەيى خوښوي دغەنعمتونەكە مادى وي او يا پەدىن پورې تړلې وي خو چېدويم سړى يې وګورى پەزړە كې يې اور بل شي او نىت يې بد شي چې دغەسړى ولې لەدې نعمته برخمن دى، زړه كې يې دا خبره راګرځي چې كەللاده څخه دا نعمتونه واخىستل شي ښەبەوي، همدې تەكىندوايي.

د مثال په تو ګه الله جل جلاله چا ته مال دولت ورکړ، یا یې په سټه رو خ پیدا کړی، یا یې څوک له شهرت څخه برخمن کړی، یا یې چا ته عزت ورکړ، یا یې علم ورکړی، اوس نو یو بل سړی دی هغه چې دا نور خلک ګوري زړه کې یې دا راګرځي چې دا نعمتونه ولې دغو خلکو ته ورکړل شوي دي؟ له ده څخه که دا نعمت واخیستل شي نو ډېره به ښه وي که لومړي سړی په کومه ستونزه کې ښکېلیږي یا کومه خبره ورته پیدا کېږي نو کینه کوونکی پرې سخت خوشالیږي او که چېرته دغه پاک زړی او د سپېڅلي نیت څښتن پرمختګ وکړي نو کینه ګر پرې ډېر زورېږي چې دا ولې دومره مخکې ولاړ همدې ته کینه وایي.

اوس که د کینی حقیقت ته په کتو سره فکر و کړو نو پوه به شو چې کینه کوونکی په رښتیا سره د الله جل جلاله په تقدیر نیو که کوي چې الله جل جلاله دغه نعمت دې سړي ته ولې ورکړی دی؟ماته یې ولې نه دی راکړی؟دا خو د الله جل جلاله پر پرېکړه نیو که کوي، په هغه ذات ثیو که کوي چې په هر څه قادر دی او ورسره ورسره دا غوښتنه هم کوي چې که له دې سړي څخه په هره لاره چې وي دا نعمت واخيستل شي رښه راتلل (مانا کوم شي چې بل چاته ورکړل شوی دی ماته دې هم راکړل شي) روا دي:

دلته په دې خبره ځان پوهول په کار دي ځيني و خت داسې هم کېږي چې نور خلک له يو نعمت څخه برخمن کېږي نو د يو بل سړي په زړه کې هم دا هيله راپيدا کېږي چې که زه هم له دغه نعمت څخه برخمن شم نو ښه به وي دې ته کينه نه وايي بلکې دې ته (رښه) وايي په عربي کې ورته (غبطه) وايي او ځيني و خت خلک دا تورې په کينه بدلوي خو دې ته کينه نه وايي.

د مثال په توګه د يو چا د ښايسته کور په ليدلو سره دې په زړه کې دا راو ګرځي چې زما هم داسې کور وای يا لکه څرنګه چې هغه پلانګی د نده لري که زما هم د هغه په څېر دنده وای، يا د يو عالم انسان په ليدو دې زړه کې دا راو ګرځي چې څرنګه علم الله جل جلاله هغه ته ور کړی دی که ماته يې هم راکړي دا کينه نه ده بلکې رښه ده دا هيڅ ګناه نه لري خو که چېرې مو په زړه کې دا راو ګرځېدل چې دا نعمت له پلانکي څخه واخيستل شي نو ښه به وي دا کينه ده.

## د کینې درې درجې:

د کینې درې درجې د ی لومړۍ درجه یې دا ده چې په زړه کې مو دا را وګرځي کاشکې د هغه سړي په څېر نعمت ماته هم راکړل شي، او له هغه سره دې هم پاتې شي دا کومه بده او کینه کښه خبره نه ده خو که داسې ووایو چې له هغه څخه دې واخیستل شي او ماته دې راکړل شي دا نو د کینې لومړۍ درجه ده.

د كينې دويمه درجه دا ده چې له كوم نعمت څخه چې نور برخمن شوي دي له هغوى څخه دې واخيستل شي او ماته دې راكړل شي دلته په لومړي ګام كې دا غوښتنه درلو دل چې له هغه بل څخه واخيستل شي او په دويم ګام كې دا غوښتنه چې ماته دې راكړل شي دا دكينې دويمه درجه ده.

د كينې درېيمه درجه دا ده چې په داسئ و واياست له هغه سړي څخه دې نه يوازې دا چې دغه واړه نعمتونه واخيستل شي ورسره ورسره دې هغه ټول امتيازات او منصب هم واخيستل شي چې دى يې له امله دغه ځاى ته رسېدلى دى دا هر څه بايد له ده څخه واخيستل شي يانې هدف مو ترې دا وي چې له هغه څخه دې واخيستل شي ماته كه راكول كېږي يا نه پروا يې نه راځي دا دكينې تر ټولو خرابه، ذليله او خبيثه درجه ده الله جل جلاله دې موږ ټول له دې څخه و ساتي.

## ترټولو لومړي کينه کوونکي:

تر ټولو لومړی کینه کوونکی ابلیس دی کله چې الله جل جلاله حضرت ادم علیه السلام پیدا کړ ویې و فرمایل چې زه به ده ته د ځمکې په سره خلافت ورکوم دی به د ځمکې په سر زما خلیفه وي او بیا یې حضرت ادم علیه السلام ته دغه مقام ورکړ پرښتو ته یې امر و کړ چې حضرت ادم علیه السلام ته سجده و کړئ د دې امر په اور به دو سره ابلیس سم وسوځېده چې هغه ته دومره ستر مقام ورکړل شو ما ته رانه کړل شو او اوس به لا سجده هم ورته کوم هماغه وه چې له سجدې کولو څخه یې انکار و کړ، لنډه دا چې تر ټولو لومړی کینه کوونکی شیطان دی او ترټولو لومړی غرور کوونکی هم شیطان دی

#### دكيني كولو پايله:

د کینې پایله خامخا وي مانا له چا سره چې کینه کېږي که هغه ته کوم تکلیف رسیږي یا په کوم غم کې راګېریږي نو کینه کوونکی د هغه په غم او تکلیف ډېر خوښیږي که هغه پرمختګ کوي یا له کوم نعمت څخه برخمن کېږي نو په دې سره کینه کوونکی خفه کېږي د نورو په تکلیفونو خوښي کولو ته په عربي ژبه کې ((شماتت)) ویل کېږي دا هم د کینې یو ډول دی د قرانکریم په ډېرو ځایونو کې د دې غندنه راغلې ده قران کریم فرمایی:

آمُريَحُسُكُونَ النَّاسَ عَلَى مَأَاتُمهُ مُر اللهُ مِنْ فَضَلِهُ [النساء/٥٤]

#### د کینې دوه لامله دي:

د کینې د ناروغۍ لامل به څه شی وي؟ دا ناروغي ولې راپیدا کېږي؟د دې دوه لامله وي:

يو لامل يې له مادياتو، منصب او دولت سره مينه ده ځکه خو انسان تل همدا غواړي چې زما مرتبه دې لوړه وي زه دې په لوړ موقف کې اوسم اوس که کوم بل سړی ترې مخکې کېږي نو دی د هغه د راغورځولو فکر کوي.

د دېناروغۍ دويم لامل بغض او کينه ده د مثال په توګه د چا په زړه کې بغض او کينه را پيدا کېږي او په پايله کې د بل په خوښۍ خفه کېږي په خفګان يې خوشالېږي کله چې د چا په زړه کې دا دوه خبرې وي نو خامخا کينه منځته راځۍ.

## کينه په دونيا او اخرت کې بربادوونکې ده:

کینه یوه داسې ناروغي ده چې انسان په اخرت کې هم له تباهۍ سره مخ کوي او په دونیا کې هم د انسان لپاره و ژونکې ده. د دې له امله دنیا او اخرت دواړه خرابیږي نو که چېرې کوم سړی له بل سره کینه کوي نو تل به په ستونزو کې راګېروي ځکه کله چې دی کوم بل سړی د پرمختګ په حال کې ګوري نو ور ته ځورېږي او سخت په تکلیف کې وي چې له امله به یې روغتیایي وضعه ورځ تربلې پسې خرابېږي

## کینه گر به د کینې په اور کې سوځي:

د عربي يو شعر دى چې مانا يې دا ده د كينې مثال د اور په څېر دى او د اور ځانګړند دا ده چې كله ورته كوم شى د خوراك لپاره پيدا شي نو اور به يې خوري د مثال په ډول اور ته د خوراك لپاره لرګى پيدا شو نو دغه اور به دا لرګى خوري خو كله چې لرګى له منځه لاړ شي نو د اور يوه برخه به د اور د بلې برخې په خوراك پيل وكړي تر دې پورې چې هغه اور به هم له منځه لاړ شي. همدا ډول د كينې اور هم دى مانا كينه كوونكى خو به اول د نورو ته د زيان اړولو او خرابولو كوښښ كوي خو كله چې نورو ته زيان نه شي اړولى نو بيا په خپله د كينې په اور كې سوځي او له منځه ځې د

### دكيني درملنه:

د کینې درملنه دا ده چې انسان داسې فکر و کړي چې په دې ویړ کاینات کې الله جل جلاله د خپلو ځانګړو حکمتونو او مصلحتونو له مخې د انسانانو ترمنځ د نعمتونو وېش کړی دی. چاته یې د روغتیا نعمت ورکړی دی، چاته یې درنښت ورکړی ورکړی دی، چاته یې درنښت ورکړی

دى، چاتە يې ښكلا وركړې ده، چاتە يې ارام او سكون وركړى دى لنړه دا چې په دې نړۍ كې هيڅ داسې انسان نشته چې له يو نه يو نعمت څخه نه وي برخمن او يا په كوم تكليف كې نه وي راګېر.

## درې نړۍ:

الله جل جلاله په دې كايناتو كې درې نړۍ پيدا كړي دي يوه هغه ده چې په هغې كې هروخت سكون وي، ستونزې په كې بيخي نشته د غماو تكليف نوم او نښان هم شتون نه لري هغې ته جنت وايي الله جل جلاله دې موږ ټول هلته ورولي.

هلته بسسكون دى كراري ده خوندونه دي، خوښۍ دي او يوه نړۍ د هغې په مقابل كې ده چې هلته هر وخت ستونزې وي هر وخت غموي، مصيبتونه وي د خوښۍ او سكون هلته بيخي نوم او نښان نشته دى هغې ته دوزخ وايي الله جل جلاله دې موږ ټول ترې وساتي. امين

درېيمهنړۍ له دې دواړو څخه جوړه ده چې هم په کې خوښي شته هم په کې غم ، سکون هم شته او ستونزې هم او هغې ته دونيا وايي چې موږ او تاسو په کې او سېږو. په دې نړۍ کې به تاسو هيڅوک داسې پيدا نه کړئ چې ووايي زه په ټول ژوند کې له ستونزو سره نه يم مخ شوی او نه به داسې سړی پيدا کړئ چې ووايي ما هيڅکله کراره ورځ او خو شالي نده ليدلې. دلته له هرې خوښۍ د غم اغزي راتاو دي او په هره ستونزه کې يو سکون پې دی د دې دنيا ستونزې نګه دي او نه يې سکون نګه

#### څوک په رښتيا د سکون احساس کوي؟

په هر صورت الله جل جلاله په خپل حکمت او مصلحت سره دا ټوله نړی پیدا کړې ده. او بیا یې دلته چاته له خپلو پرېمانه خزانو څخه یو نعمت ورکړی او چاته بل که چاته یې د پیسو نعمت ورکړی نو څوک یې د روغتیآ په نعمت خوشاله کړی دی اوس د مال او پیسو درلو دونکی که دا کینه کوي چې هغه بل سړي ته یې ولې روغ سټه ورکړې ده؟ او که د روغې سټې څښتن دا کینه کوي چې هغه بل ته یې ولې مال دولت او پیسې ورکړي دي؟ خو که رښتیا ته وګورو نو دا د نصیبونو پرېکړې دي او هیڅوک د بل انسان په اړه دا نه شي ویلی چې کوم انسان په دې نړۍ کې ډېر خوشاله دی.

کله نا کله موږ ګورو چې د يو سړي ډېرې فابريکې وي، دنګې ماڼۍ يې ولاړې وي، موټرې يې وي، مزدوران يې ګرځي او د دونيا د عيش و عشرت هر څه ورسره شته دی او بل پلو ته يو مزدور دی چې له سهاره تر بيګا پورې په دياړۍ پسې ګرځي او په ډېر مشکل سره خپلو بچو ته يو کپ ډو ډۍ پيدا کوي اوس که دغه مزدور دا بل دنيا داره سړی وګوري نو همداسې فکر به کوي چې دی خو په دنيا کې له هر ډول نعمتونو څخه برخمن دۍ

خو که له دې سره سره د دې دواړو کورني ژوند ته هم وګورو نو پوه به شو چې هغه سړي چې د مزدورانو شمېر يې نشته دی، بې شمېره موټرې يې دي، ښې ډېرې پيسې لري او هر څه يې ډېر تېر دی خو کورنی وضعيت يې داسې دی چې د شپې تر هغې نه شي ويده کېدای تر څو چې د خوب ګولۍ ونه خوري

او خوراک يې داسې دى چې په دسترخوان بېلابېل نعمتونه ورته پراته دى خوراک يې داسې دى چې په دسترخوان بېلابېل نعمتونه ورته پراته دي خو دغه خان صاحب په کې يوازې يو ډول ساده خواړه خوړلى شي او

نورله هرڅه پرهېز دی بېلابېل ډول مېوې ورته پرتې دي خو د ده په معده کې زخم دی او ډاکټر منعه کړی دی چې دا او هاغه شی به نه خورې چې ناروغي ته دې لاپسې زياتوي اوس ټول خوراکونه او نعمتونه ده ته هېڅ دۍ

تاسو وواياست هغه سړی چې هر ډول نعمتونو څخه برخمن دی او هر څه ښه ډېر تېرلري خو خوبونه پرې حرام دي او له خوراکه هم بې برخې دی او يو مزدور چې د ورځې اته ساعته سخت کار کولو وروسته سابه سوکړک له ښې لو دې وروسته ښه په خوند سره خوري او کله چې د خوب لپاره بسترې ته لاړ شي نو سملاسي خوب ورځي اته يا لس ساعته ښه خوب کوي او بيا پورته کېږي

اوس وواياست په دې دواړو کې څوک په سکون کې دی؟

معلومه خبره ده چې که په د قت سره دې موضوع ته وګورو نو و به وینو چې الله جل جلاله لومړي سړي ته هر څه ډېر تېر ورکړي دي خو رښتینی سکون یې دویم سړي ته ور په برخه کړی دۍ دا ټولې د الله جل جلاله د حکمت پرېکړې دي

## روزي يو نعمت او خوړل يې بل نعمت.

زما د پلار دې الله جلاله مرتبې لوړې کړي هغه به ويل له ډوډۍ خوړلو وروسته چې دا کومه دعا ويل کېږي:

الحمدللة الذى اطعمني هذا ورزقنه من غير حول منى ولاقوة، غفر له ما تقدم من ذنبه (ترمذي شريف، ابواب الدعوات، باب ما يقول اذا فرغ من الطعام، د حديث شمېره ٣٥٢٣)

یعنې د الله تعالی ډېر شکر دی چې ماته یې ډو ډۍ راکړه او ماته یې دا روزي پرته زما له کوښښ او ځواک څخه راکړه. کوم سړی چې له ډو ډۍ

وروسته دا دعا ولولي نو الله جل جلاله د هغه ټول پخواني واړه ګناهونه نښه ..

بيا مېپلار وويل په دې روايت کې رسول الله صلى الله عليه وسلم دوه ټکي جلا جلا ياد کړي دي، لومړى (رزقنيه) او دويم (اطعمنى) مانا الله جل جلاله ماته روزي راکړه او دا ډو ډۍ يې راباندې و خوړه او س پوښتنه دا راولاړېږي چې کله د دواړ و ټکو مانا يو ډول ده يعنې روزي يې راکړه او ډو ډۍ يې راباندې و خوړه نو بيا يې دواړه ولې جلا جلا راوړي دي؟

د يوه ټکي يادولو بسنه کوله، بيا يې په خپله ځواب ووايه چې دواړه خبرې بېلې بېلې دي، ځکه چې د روزي ترلاسه کول يو خپلواک نعمت دی او خوړل يې دويم خپلواک نعمت دی ځينې وخت د روزۍ د ترلاسه کولو نعمت موجود وي مانا په کور کې ډول ډول معياري خواړه پاخه وي او هر ډول مېوې هم وي خو ولږه نه وي، معده خرابه وي او يا ډاکټر يې له خوړلو پرهېز راکړی وي اوس په داسې حالت کې (رزقنا) شته دی خو (اطعمنا) نشته دی الله جل جلاله روزي راکړې ده خو د خوړلو او هضمولو زور يې نه دی راکړۍ په هر صورت په دې کې د الله جل جلاله حکمتونه او مصلحتونه شته دی چې چاته څه ډول نعمت ورپه برخه کړي

### د الله جل جلاله د حکمت پرېکړي:

د كينې درملنه دا ده چې كينه كوونكى بايد داسې فكر وكړي بل سړي ته چې الله جل جلاله كوم ستر نعمت وركړى دى د هغې له امله زما په زړه كې غمراپيدا كېږي نو څومره نعمتونه بيا الله جل جلاله تاته هم دركړي دي او هغه بل سړي ته يې نه دي وركړي كېداى شي الله جل جلاله له هغه نه تا ته ښه صحت در کړی وي، کېدای شي الله جل جلاله له هغه نه يې تا ته ښه ښکلا در کړې وي يا يې کوم بل نعمت در کړی وي او هغه بيا ستا په څېر نه وي په ټولو دونياوي نعمتونو کې د الله جل جلاله حکمت او مصلحت نغښتی وي چې انسان نه پرې پوهېږي که دغه ډول فکر و کړو نو بيا به مو د کينې ناروغي کمه شي

#### د اردو يو متل:

پهاردو کې دا يو متل مشهور دی چې الله دې پک ته نوکان نه ورکوي دا ډېر له حکمته ډک متل دی، مانا يې دا ده چې که چېرې الله جل جلاله تاته پيسې او دارايي در کړې وای نو تابه څه نخرې کړې وای او په کوم عذاب کې به دې ځان راګېر کړی وی څومره په بې قدرۍ به دې دا پيسې لګولی او څه حال به دې وی اوس که انله جل جلاله تاته دا نعمتونه نه دي درکړي نو د يو مصلحت له مخې يې نه دي درکړي په همدې اړه قران کريم فرمايي:

وَلَا تَتَمَنَّوُا مَا فَضَّلَ اللهُ بِه بَعْضَكُمُ عَلَى بَعْضِ [النساء ٣٢]

#### تاسو د دغه شیانو غوښتنه مه ولې کوئ؟

د دېلپاره چې تاسو نه پوهېږئ که الله جل جلاله تاسو ته دغه نعمتونه درکړي نو ته به څه فسادونه و کړې تاسو به کیسې اورېدلي وي چې پلانکي سړي پلانکی نعمت غوښته خو کله چې یې ترلاسه کړ نو د دې لپآره چې ورته ګټور تمام شي په زیان یې تمام شو. د دېلپاره تر ټولو د مخه په دې فکر په کار دی چې دا کوم نعمت چې دې بل سړي ته ورکړل

شوى دى او زه پرې سوزم، دا په رښتيا سره د الله جل جلاله په تقدير نيو كه ده. كېداى شي تر دې تاسو ستر نعمت ولرئ چې له هغه سره به نه وۍ

#### د خپلو نعمتونو په لور وگورئ:

دا ټولې خبرېله دېراولاړيږي چې انسان تل د خپل ځان پر ځاى نورو ته ګوري په خپله چې دى له كومو نعمتونو څخه برخمن دى هغې ته خو نه ګوري او نه پرې شكر وباسي د نورو نعمتونو ته يې ستر ګې نيولې وي همدارنګه خپلو عيبونو ته هم نه ګوري خو د نورو خلكو عيبونه لټوي وايي خپل عيب د ولو منځ دى چاته نه ښكاري كه چېرې انسان د الله جل جلاله له لوري وركړل شوي نعمتونه هر وخت ياد كړي نو بيا دې نورو ته په زړه كې كينه نه راولي كه په هر حالت كې وي بيا هم الله جل جلاله پر تاسو د نعمتونو داسې باران كړى دى چې كه تاسو د هغې په اړه فكر و كړ نو د نورو خلكو په نعمتونو به در ته هيڅ ډول كينه ونه دريږي

#### تل له ځانه ټيټو خلکو ته گورئ:

نن سبا زموږ په ټولنه کې ډېرى خلک د نورو خلکو په کارونو کې ډېر کارلري د مثال په توګه پلانکى سړى پيسې له کومه کوي؟له کومه ځايه ورته راځي؟ دا کوريې څنګه جوړ کړ؟ دا څه رقم موټريې اخيستى دى؟ د هرې خبرې جاج به اخلي او بيا د دغه ډول تفتيش او څېړنې پايله دا شي چې کله په دې راز پوى شي نو بيا يې پرې کينه نه راځي دغه وخت کې بيا ورته هغه مشهوره مقوله يا دول اړين دي چې مخکې مو ياده کړه چې

د دنيا په کارونو کې هر وخت له ځانه ټيټو خلکو ته ګورئ او د دين په کارونو کې تل له ځانه پورته خلکو ته ګورئ

#### حضرت عبدالله بن مبارك او سكون:

حضرت عبدالله بن مبارک رحمة الله علیه فرمایی چې زه ښایسته موده د مالدارو په سیمه کې او سېدم او له هغوی سره مې ناسته پاسته درلو د هغه مهال زه ډېر زیات خفه وم، ځکه چې هر څوک مې هم کتل نو کالي به یې له ما ښه ول، د هغوی د سورلې وسیله به له ما ښه وه، د هغوی کور به زما له کوره ښه و. بالا خره هر وخت به راسره دا غم و چې له هغه بل سره خو دا هر څه نعمتو نه شته او له ماسره نشته دی نو زه تر ټولو زیات غمجن او بېوزله سړی یې

بیا زه یو داسې ځای ته د اوسېدو لپاره لاړم چې هلته ټول غریبانان او ټیټ خلک اوسېدل او له هغوی سره مې ناسته پاسته پیل کړه بیا نو زه ډېر په سکون کې شوم په داسې حال کې چې دلته معامله له هغه ځایه برعکس وه مانا دلته به زما د اغوستلو لباس له نورو خلکو ښه و. زما د سورلۍ وسیله تر بل هر چا ښه وه ، زما کور به د هغوی له کوره ښه و ، کله چې مې دا هر څه و کتل نو بیا په رښتیا سره ډېر ډاډه شوم.

## غوښتنې پای ته نه رسېږي:

په ياد ولرئ كوم سړى چې په دونيا ټولولو كې څومره مخكې هم لاړ شي بيا هم نه مړېږي تاسو په دنيا كې تر ټولو مالداره سړي څخه و پوښتئ چې ايا ته هر څه لرې؟ اوس خو تاته هيڅ هم نه دي په كار؟ نو هغه به درته په ځواب كې ووايي چې زه خو لا نور هم غواړم هغه هم په دې فكر كې

دی چې زما دارايي نوره هم ډېره شي. متنبي د عربي ژبې ستر شاعر دی هغه د نړۍ په اړه ډېره له حکمت ډ که خبره کړې ده وايي:

ژباړه: په دې نړۍ کې د هیچا ګېډه هم نه ده مړه شوې کله چې ستاسو یوه غوښتنه لا نه وي پوره شوي نو له هغې وروسته به سملاسي بله راپیدا کیږي هره یوه غوښتنه یوه بله غوښتنه رازېږوي او هر حاجت یو نوی حاجت رازېږوي

#### دا د الله جل جلاله وېش دي:

څومره به کینه و کړئ؟ تر کومه به د نورو په نعمتونو خفه کېږئ او زړه به خورئ؟ ځکه له دې خبرې سره خو به تاسو خامخا مخېږئ چې يو څوک به له تاسو څخه په يو نعمت کې ښه وي او بل سړی به په بل کې له تاسو څخه ښه وي خو موږ تاسو بايد دې ته فکر و کړو چې دا ټول د الله جل جلاله وېش دی او الله جل جلاله په خپل حکمت او مصلحت سره دغه وېش کړی دی موږ تاسو په دې حکمت او مصلحت نه پوهېږو. ځکه چې موږ تاسو په دې حکمت او مصلحت نه پوهېږو. ځکه چې موږ تاسو په دې حکمت او مصلحت نه پوهېږو. ځکه چې موږ تاسو په يوه محدوده دايره کې فکر کوو.

ستاسو عقل محدود دى ستاسو د فكر كولو دايره محدوده ده، تاسو په يوه محدوده دايره كې فكر كوئ خو د الله جل جلاله حكمت ډېر ستر دى هماغه ذات دغه پرېكړې كوي چې چاته كوم شى وركړي؟ او چاته څه شى ورنكړي؟ بس كه همداسې فكر وكړو نو د كينې ماده به بيخي له منځه لاړه شي او د كينې ناورغي به مو هم كمه شي.

#### د کینې دویمه درملنه:

د كينې د ناروغۍ دويمه درملنه دا ده چې كينه كوونكى بايد له ځان سره فكروكړي او ووايي ښه زما دا نه خوښيږي چې بل مسلمان ورور سره مې مالي امكانات ډېروي الله جل جلاله هر څه ډېر تېروركړي وي او د هغه امكاناتو ته په كتو زما په زړه كې كينه راولاړيږي دا ماته ګټه نه شي رسولى خو زما مقابل لورى چې زه ورسره په زړه كې كينه ساتم هغه لا پسې ښه كيږي دونيا به يې هم تر ما ښه وي او په اخرت كې به هم تر ما ښه وي او په اخرت كې به هم تر ما ښه وي او په اخرت كې به هم تر ما ښه وي و

کینه کوونکی تل په زیان کې دی ځکه دی تل د نورو شتمنیو ته زوریږي او زړه یې خفه وي دا چې دی دغه شتمنۍ او امکانات نه شي ترلاسه کولی نو ښکاره خبره ده ترڅو چې ژوندی وي ورځ به یې تر بلې خرابیږي ښه اوس هغه څوک چې دا هر څه لري د هغه دونیا خو ځکه ښه ده چې ډېر تېر لري او سات یې تېر دی او په اخرت کې یې ګټه دا شوه څومره چې خلک له ده سره زړه کې کینه ساتي هماغومره د ده په عملنامه کې ښې ګڼې زیا تېږي او څرنګه چې هغه مظلوم دی نو په اخرت کې به یې هم مرتبه لوړه وي

د کینې ځانګړنه دا ده چې دا انسان غیبت، عیب لټونه او بې شمېره نورو ګناهونو ته چمتو کوي او پایله یې دا کېږي چې په خپله د کینه ګر ښې ګڼې د مقابل لوري عملنامې ته لېږل کېږي همدا راز کله چې ته هغه غیبت کوې یا ورته ښېرا کوې نو ستا ښې ګڼې د هغه عملنامې ته ورلېږل کېږي لنډه دا چې ته څومره کینه کوي داسې مانا لري چې ته خپلې ښې ګڼې په یو پاکټ کې بندوي او هغه بل سړي ته یې لېږي اوس که یو سړي ټول عمر کینه کوي نو هغه به خپلې ټولې ښې ګڼې شمېري او د هغه بل سړي په عملنامه کې به یې ور اچوي

#### د يوه بزرگ کيسه:

د يوه بزرګ کيسه ده وايي يو ځل چا ورته وويل بزرګ صاحبه هغه پلانکي تا پسې ډېر بد رد ويل، نوموړي چې دا واورېدل نو غلی شوهيڅ ځواب يې ور نه کړ. کله چې مجلس پای ته ورسېده نو کور ته لاړه او هغه سړي چې په دې پسې يې بد رد ويلي ول هغه ته يې يوه ښه ډالۍ چمتو کړه او د هغه کور ته يې ورولېږلد

خلکو ورته وویل صیبه هغه خو په تا پسې بد رد ویل او تا هغه ته ډالۍ ولېږله؟ بزرګ ځواب ورکړ چې هغه پر ما احسان کړی دی چې په ماپسې یې بدې خبرې کړي دي ځکه زما ښې ګڼې یې لاپسې زیاتې کړې اوس خو زه هم باید د هغه د احسان په بدل کې څه ورته ورکړم ځکه هغه زما د اخرت ښې ګڼې لاپسې زیاتې کړې زه باید هغه ته په دونیا کې پر یوې ډالۍ ونا زوم

#### د امام ابوحنيفه له غيبت څخه ځان ژغورنه:

داخبره ډېره مشهوره ده چې د حضرت امام ابو حنيفه په مجلس كې به هيچا د بل سړي غيت نه شو كولى. ځكه چې هغه به نه غيبت نه وه. يوه ورځ به يې غيبت اورېدلو. د هغه به مجلس كې به بيخي غيبت نه وه. يوه ورځ امام ابو حنيفه د خپلو شاګردانو پر وړاندې د غيبت او كينه كوونكي بدګنې بيانولې ويې ويل چې له غيبت سره ښېګنې له منځه ځي همدارنګه ويې فرمايل غيبت يو داسې شى دى چې غيبت كوونكى خپلې ښېګنې هغه چاته ورلېږي چې غيبت يې كوي ځكه نو زه هيڅكله هم غيبت نه كوم او كه كله مې كاوه هم نو د خپل مور او پلار غيبت به كوم ځكه كه د غيبت له امله زما كومې ښېګنې له ما څخه لاړې هم شي

نو زما د مور او پلار عملنامې تدبدلاړې شي مانا د کوهي خټه به په کوهي ولګول شي او بل چاته به په لاس ور نه شي

نغوته ټوله دې څېرې ته ده چې غیبت کوونکی او کینه ګر په خپل زړه کې نورو ته ډېر بد غواړي خو هغه نه پوهېږي چې په حقیقت کې هغه بل کس ته ګټه رسوي هم په دنیا کې او هم په اخرت کې او خپل ځان ته په زوره زیان اړوي ځکه نو غیبت کول او کینه کول دواړه ډېر احمقانه کارونه دی

#### د امام ابو حنيفه يوه بله كيسه:

حضرتسفیان ثوري رحمة الله علیه د امام ابو حنیفه رحمة الله علیه هم دوره دی دواړه په یوه دوره کې تېر شوي دي او دواړو په خپلو خپلو سیمو کې تدریس کاوه. یوه ورځ له حضرت سفیان ثوري رحمة الله علیه څخه چا و پوښتل چې د امام ابو حنیفه رحمة الله علیه په اړه ستا څه فکر دی؟ حضرت سفیان ثوري رحمة الله علیه ورته و فرمایل چې هغه ډېر بخیل سړی دی، پوښتنه کوونکي ورته وویل چې موږ خو د هغه په اړه اورېدلي دي چې هغه ډېر سخي سړی دی حضرت سفیان ثوري رحمة الله علیه و فرمایل چې هغه ډېر سخي سړی دی حضرت سفیان ثوري رحمة الله علیه و فرمایل چې هغه دومره بخیل دی چې خپلې ښېګڼې هیچاته نه ورکوي او د نورو خلکو څخه ښېګڼې اخلي. هغه داسې چې خلک د هغه ډېر غیبت کوي او د هغه بدګڼې بیانوي چې له امله یې د خلکو ښېګڼې د هغه هغه په عملنامه کې لیکل کېږي او په خپله خو هغه نه غیبت اوري او نه غیبت کوي څکه نو خپلې ښېګڼې نورو خلکو ته ورکولو ته چمتو نه دۍ غیبت کوي څکه نو خپلې ښېګڼې نورو خلکو ته ورکولو ته چمتو نه دۍ لنډه دا چې د اخرت په لحاظ له هغه څخه ډېر بخیل سړی نشته

## رښتيني مفلس څوک دي?

په حديث شريف كې راغلي دي چې رسول الله صلى الله عليه وسلم له صحابه كرامو څخه پوښتنه وكړه چې دواياست رښتيني مفلس څوك دى؟ صحابه كرامو وويل چې مفلس هغه څوک دى چې پيسې ورسره نه وي، رسول الله صلى الله عليه وسلم ورته و فرمايل چې نه دا رښتيني مفلس نه دۍ بلکې رښتيني مفلس هغه څوک دی چې له دې دني آ څخه ځان سره ډېر لمونځونه، ډېر ذ کرونه، ډېرې روژې، ډېرې ښې ګڼې، يوسي خو كله چې د قيامت په ورځ الله جل جلاله ته د حساب كتاب لپاره حاضر شينو هلته به ډېر خلک سره راټولوي يو به وايي چې ده زما پلانکي حق د پښو لاندې کړی و ، دويم به وايي چې ده زما پلانکی حق له منځه وړی و، درېيم به وايي چې ده زما په پلانکي حق ګېډه اچولې وه. اوس هلته خو به روپۍ نه وي چې دی يې هغوی ته ورکړي او حق يې ادا شي. د هغې دنيا روپۍ خو ښې کنې دي نو الله جل جلاله به امر و کړي چې دې خلکو ته د هغه حق پدېدل کې د دې سړي ښې ګڼې ورکړئ، اوس به نو يو سړی د ده روژې واخلي، بلبه يې لمونځونه واخلي، بلبه يې ذکرونه واخلي او په خپله مخه به ځي په دې ډول به د دې سړي ټولې ښې کڼې ختمي شي خو د خلكو حقونه به ادا نه شي. نو الله جل جلاله به امر وكړي چې د حق د څښتنانو ګناهونه د ده په عملنامه کې واچوئ چې د هغوی حقوق ادا شي پايله بديې دا شي كله چې دى راغلى و ټوله عملنامه يې له ښې کڼو څخه ډکه و ه او اوس بېرته نه يوازې دا چې تش لاس روان دی بلکې د ګناهونو پېټې يې هم له ځان سره روا ن کړي دي په رښتيا سره دا مفلسدۍ

پەھر حال كىنى سرە داسى بنىڭ كنى لەمنځە ئى.

(ترمذي، ابواب الصفة القيامته، بابما جاء في شان الحساب، حديث ٢٥٣٣)

كدالله جل جلاله يو چاته په خپل فضل سره د ائينې په څېر سپېڅلى زړه وركړي چې نه په كې كينه وي، نه په كې بغض وي، نه په كې غيبت وي، كه څه هم نور يې په زړه كې نفلونه، ذكرونه، تلاوتنه وي خو زړه يې د ائينې په څېر وي نو الله جل جلاله به د ده مرتبه دومره لوړه كړي چې هيڅ حد به يې نه وي.

#### د جنت زېري:

حضرت عبدالله بن عمرو بن العاصرضى الله عنه فرمايي چې يو ځل موږله رسول الله صلى الله عليه وسلم و فرمايل چې اوس كوم سړى مسجد نبوي ته رسول الله صلى الله عليه وسلم و فرمايل چې اوس كوم سړى مسجد نبوي ته له دې لوري را داخل شي هغه به جنتي وي. موږ چې هغه لوري سترګې ور پورته كړې نو له لږ څنډ وروسته يو سړى مسجد نبوي ته په داسې حال كې راننووت چې له څېرې نه يې د او دس او به څڅېدلې او په چې لاس كې يې څپلكې نيولې وې زموږ په زړه كې هم دا غوښتنه راپيدا شوه چې كاش موږهم د ده په څېر وي ځكه چې رسول الله صلى الله عليه وسلم پرې د جنت زېرى وكړ. حضرت عبدالله بن عمر بن العاص رضى الله عنه فرمايي چې كله مجلس پاى ته ورسېده نو زما په زړه كې دا فكر راپيدا شو چې زه ايد دا سړى له نږدې څخه وګورم چې داسې كوم عمل دى چې دا سړى يې كوي او رسول الله صلى الله عليه وسلم پرې د جنتي زېرى هم وكړ. څرنګه چې هغه كور ته روان شو نو زه هم ورپسې د جنتي زېرى هم وكړ. څرنګه چې هغه كور ته روان شو نو زه هم ورپسې ورڅې ستاسو په كور كې تې رول غواړم هغه را ته او زه داو د د ورڅې ستاسو په كور كې تې رول غواړم هغه را ته اجازه راكړه ، او زه د ورڅې ستاسو په كور كې تې رول غواړم هغه را ته اجازه راكړه ، او زه د

53

هغوی کور ته لاړم کله چې شپه شوه او بسترې ته لاړم نو ټوله شپه په بستره کې ویښ ناست وم تر څو دا وګورم چې د شپې هغه پاڅېږي څه شی کوي

خو ټوله شپه تېره شوه هغه بيخي راپورته نه شو ټوله شپه ويده وه، د ته جد لمونځ يې هم ونه کړ ، سهار مهال پاڅېده له دې وروسته هم ما په ټوله ورځ کې په هغه کې څه داسې ځانګړی کار ونه ليده چې ده ترسره کړ . (نه نفلونه ، نه ذکر ، نه تسبيح ، نه تلاوت) بس خو چې کله به د لمانځه وخت راغی نو جومات ته به د لمانځه ادا کولو لپآره لاړه . ما چې دوه درې ورځې تېرې کړې او د هغه کوم ځانګړی عمل مې ونه ليده نو ورته کړه مې چې رښتيا خبره خو دا ده چې رسول الله صلی الله عليه وسلم تاته د جنت زېری در کړ چې ته جنتي يې ، زه د دې لپآره راغلم ترڅو ستا هغه عمل وګورم چې له امله يې الله جل جلاله تاته دومره ستر مقام در کړی

خو ما لدتاسره دوه درې ورځې تېرې کړې او ستا کوم ځانګړى عمل مې تر سترګو نه شو. يوازې فرض او واجب ترسره کوې او خپل عادي ژوند تېروې هغه راته کړه چې که رسول الله صلى الله عليه وسلم ماته دا زېرى راکړى وي نو دا زما لپآره ستر نعمت دى زه کوم ځانګړى عمل نه کوم او نه ډېر نفلونه کوم، خو يوه خبره ده هغه دا چې تراوسه پورې زما په زړه کې د چا لپآره کينه نه ده راګرځېدلې.

كېداىشى لددې امله الله جل جلاله زه له دومره ستر زېرى څخه برخمن كېداى شي له دې امله الله جل جلاله زه له دومره ستر زېري څخه برخمن كړى يم په ځينو روايتونو كې راغلى دى چې دا سړى حضرت سعد بن وقاص و چې له عشره مېشره صحابه وو څخه و.

#### د هغه گټه زما زيان:

تاسو ولیدل چې د دغه سړي په عملونو کې نفلونه او ذکرونه نه ول بلکې یو ازې زړه یې له کینې څخه پاک و. خپل زړه کې یې نورو خلکو ته کینه نه وه ساتلې او د اثینې په څېر یې سپېڅلی ساتلی و. که چېرې کینه ګر سړی فکر و کړي چې زه له چا سره کینه کوم د هغه په کې ګټه ده او زما په کې زیان دی نو له دې سره به یې د کینې ناروغي لږه کمه شي

#### د کینې درېيمه درملنه:

څرنګه چې ما مخکې هم وویل چې د کینې بنسټ د دونیا او مافیها سره میند ده. نو د کینې درېیمه درملنه دا ده چې سړی له خپل زړه څخه د دونیا مینه او محبت و باسي ځکه چې د ټولو ناروغیو جرړې له دونیا سره مینه ده. او له زړه نه د دغې مینې د ویستلو لاره دا ده چې سړی دا فکر وکړي دا دونیا د څو ورځو ده. هر وخت چې وي سترګې به مو پټې وي د انسان لپآره به د ژغورنې بله لاره نه وي د دونیا خوندونه، نعمتونه، پیسې، شهرت، عزت دا هر څه تر هغې دي ترکومه چې ژوندی وي خو کله چې سترګې پټې شوې دا هر څه لاړل تر دې وروسته به بیا د انسان لپاره د ژغورنې هیڅ لاره نه وي

## د کینې دوه ډولونه:

يوه بن خبره هم واورئ او په دې پوهېدل هم ډېر اړين دي هغه دا چې د کينې د بدګڼو په اورېدو سره کېدای شي تاسو ته دا پوښتنه راپيدا شي چې کينه خو کله نا کله په غير اختياري توګه هم راپيدا کېږي په ځانګړي ډول هغه مهال کله چې زموږ هم عمره، هم سياله او هم مسلکه

سړی وي او له موږ څخه مخکې شي پرمختګ و کړي نو موږ له ځان سره وايو چې ښه دا خو له موږ څخه مخکې شو. او بيا مو په زړه کې د هغه په اړه ډول ډول خبرې راپيدا شوې اوس خو نه موږ د دې کار اراده درلو ده او نه مو په زړه کې راګر ځېده خو په غير اختياري ډول دا خيال راغی له دې څخه څنګه ځان و ژغور و ۲ له دې څخه د ځان ژغور لو لاره څه ده ؟

ښه ځان پوه کړئ چې د کينې يوه مرتبه دا هم ده چې د سړي په زړه کې دا راو ګرځي هغه پلانکی سړی چې له کوم نعمت څخه برخمن دی، له هغه څخه دې دا نعمت واخيستل شي خو له دې فکر سره سره د کينه ګر په زړه کې د هغه سړي په اړه بد ګڼې هم را ګرځي.

د مثال په توګه په مجلس کې چې کیني د هغه بدګنې بیانوي او غیبت یې کوي، دا کار د دې لپاره کوي چې د خلکو په زړه کې چې د هغه سړي په اړه کوم رښتینولي راپیدا شوې ده هغه ووځي. یا د دې کوښښ کوي چې له هغه سړي څخه دا نعمت واخیستل شي دا کینه خو بیخي حرامه ده د دې په حراموالي کې هیڅ شک او شبه نشته دی

خو ځیني وخت داسې وي نورو ته چې کوم نعمتونه ورکړل شوي وي د هغې له امله د بل سړي زړه ډېر غمجن وي او وایي ده ته ولې دا نعمت ورکړل شوی دی؟دا ډول کینه بیا له نورو کینو سره توپیر لري داسې چې لومړی سړی د هغه بل سړي نه غیبت کوي، نه یې بده وایي او نه یې بده غواړي بس یوازې دومره کوښښ کوي چې له هغه پلانکي سړي څخه دا نعمت واخیستل شي، زړه یې نه کرارېږي او تلوایي چې هغه ته دا نعمت ولې ورکړل شوی دی؟

پهرښتيا سره دا هم کينه ده او ګناه لري خو د دې درملنه اسانه ده او له لږې پاملرنې سره له دې ګناه څخه څان ژغورلی شو.

## سملاسي توبه وګړئ:

کله چې مو په زړه کې دغه ډول خبرې راپيدا شي نو ورسره ورسره دې خبرې ته هم فکر و کړئ چې دا کينه څو مره بد شي دی او دا زمو ږ زړه کې چې کومه خبره د هغه سړي د نعمت په اړه راپيدا شوې ده دا هم ډېره بده ده، کله چې مو دغه ډول خيال په زړه کې راپيدا شو نو سملاسي توبه وباسئ او فکر و کړئ زه خپل نفس او شيطان غولولي يم دا زما لپاره ستر عيب دۍ لنډه دا چې کله مو له کينې سره سره په زړه کې د کينې بدي هم راو ګرځېده نو د کينې ګناه کمېږي ان شاء الله

## د هغه په حق کې دوعا وکړئ:

بزرګانو لیکلي دي چې کلهمو په زړه کې د نورو خلکو نعمتونو په لیدلو سره کومه کینه راپیدا کېږي نو د دې یوه درملنه دا هم ده چې یوازې دې کښېني او له الله جل جلاله څخه دې د هغه په حق کې دوعا و کړي چې یا الله جل جلاله تا هغه انسان ته دا نعمت و رکړی دی نور یې هم و رزیات کړه. کله چې هغه سړی دا دوعا غواړي نو په زړه به یې سخته تمامه شي خو دا دوعا په زوره و کړئ چې یا الله جل جلاله هغه ته نور هم پرمخت ګ ورپه برخه کړې د هغه په نعمت کې نور هم برکت و اچوې او له دې سره په خپل حق کې هم دا دعا و کړئ چې یا الله جل جلاله د دغه نعمت په اړه چې زما په زړه کې کومه کینه راپیدا کېږي په فضل او کرم سره یې له منځه یوسه لنډه دا چې دا درې کارونه و کړئ او ل دا چې په زړه کې مو کوم خیال کومه کینه راپیدا شوې ده او د هغه د نعمت د زوال په اړه مو کوم خیال زړه کې راګرځېدلی دی له زړه نه یې بد وګڼئ. دویم دا چې د هغه نعمت زړه کې راګرځېدلی دی له زړه نه یې بد وګڼئ. دویم دا وغواړئ چې یا زړه کې راګرځېدلی دی له زړه نه یې به خپل حق کې دعا وغواړئ چې یا په اړه د خیر دعا و کړئ درېیم دا چې په خپل حق کې دعا وغواړئ چې یا

الله جل جلاله دغه كينه زما له زړه نه وباسه كه له دې درې كارونو وروسته مو بيا هم په زړه كې كوم غير اختياري خيال را ګرځي نو بيا به مو پرې الله جل جلاله نه نيسي. ان شاء الله

خو که په زړه کې مو خيال را کرځي او دغه خيال بد نه ګڼئ او نه يې د ورکاوي فکر کوئ او نه يې جبران کوئ نو په دې صورت کې دا کار له ګناه څخه خالي نه دۍ

#### د حق له منځه تللو سپيناوي:

دا مساله زه بیا بیا کوم چې د کومو ګناهونو اړیکه د الله جل جلاله سره ده مانا په هغه پورې اړه لري نو د دغو ګناهونو درملنه اسانه ده توبه وکړئ او دغه ګناه به مو وبښل شي. خو د کومو ګناهونو اړیکه چې له بنده ګانو سره تړلې ده هغه یوازې په توبې ویستلو سره نه بښل کېږي تر څو چې در ته په خپله د حق څښتن بښنه ونه کړي او هغه مو ونه بښي یا مو تر څو د هغه حق نه وي پرځای کړی تر هغې نه بښل کېږي

کینه داسې ده چې که په ژبه مو د دې نوم واخیسته او د دې کینې په پایله کې مو د هغه غیبت و کړیا مو د هغه لپاره بد وغوښتل نو بیا د دا کینه په د بنده ګانو په حقوقو پورې اړه لري، نو ترڅو چې مو هغه سړی ونه بښي دا ګناه نه بښل کېږي

خو که کیندمو په زړه کې وي، او په ژبه مو د هغه نه غیبت کړی وي او نه مو د دغه نعمت د ورکاوي کوم عملي کار ته لاس نه وي پورې کړی نو په دغه وخت کې د دې کینې اړیکه له حقوق الله سره ده. د دغې ګناه بښنه پرته له دې چې له هغه سړي څخه وغوښتل شي نه بښل کېږي نو تر کومه چې کینه په زړه کې وي تر هغې پورې سړی پوهېږي چې خبره لا په ولکه

کې ده خو که له زړه راووتله او خولې ته راغله او عملي بڼه يې غوره کړه نو بيا يې مخنيوي ستونزمن کېږي او د بښلو هيڅلاره يې نه وي

## د دين په کارونوکې رشک مانا کاشکې زه هم داسې وي، کول ښه دي:

كه د پرهېزګارۍ له امله مو په زړه كې دا راو ګرځي چې كاشكې زه هم د پلانكي غوندى وى نو دا ښه خبره ده. همدارنګه رسول الله صلى الله عليه و سلم فرمايلى دى:

لاحسد الا في اثنتين رجل اتاه الله ما لا قسلط على هلكته في الحق ورجل اتاه الله الحكمة فهو يقضى بها ويعلمها. (صحيح بخارى كتاب العلم باب الاغتباط في العلم والحكمة حديث نمبر ٧٣)

په دې حدیث کې له کینې څخه مو خه رشک دی مانا یو سړی دی چې الله جل جلاله ډېر مال دولت ورکړی دی او د الله جل جلاله په لاره کې یې لګوي او خپل اخرت پرې ښه کوي نو که اوس یو سړی ووایي چې که دهغه سړي غوندې مال دولت ماته هم الله جل جلاله راکړی وی نو ما به هم د الله جل جلاله په لاره کې لګولی وی په زړه کې دا ډول نیت ساتل په کینه کې نه راځي لنډه دا چې د دین په کارونو کې کې مو په زړه کې دغه ډول فکر راګرځي نو دا په کینه کې نه راځي.

## د دنیا په کارونوکې رشک( مانا کاشکې زه هم داسې وي) کول ښه کار نه دي:

خو که د دنيا د مال دولت په اړه مو په زړه کې داسې راو ګرځي چې له پلانکي سره ډېرې پيسې دي، پلانکي ډېر مشهور دی، د پلانکي خلک ډېر درناوی کوي نو دا ښه کار نه دۍ ځکه چې له دې خبرو څخه بالاخره حرص راپيدا کېږي او له حرص و روسته د کينه د راپيدا کېدلو هم اندېښنه وي که دغه ډول خبرې مو کله په زړه کې راوګر څېدلې نو سملاسي داسې فکر و کړئ چې که هغه سړي ته الله جل جلاله دغه نعمتونه ورکړي دي نو ماته يې هم ډېر نعمتونه راکړي دي چې هغه ته يې نه دي ورکړي او کوم نعمتونه چې ماته نه دي راکړل شوي نو په دې کې به زما خير وي کېدای شي الله جل جلاله د کوم مصلحت له مخې ماته دغه نعمت نه وي راکړی

كه چېرې يې هغه نعمت ما ته راكړى وى نو كېداى شي زه په كوم ستر غم كې راګېر شوى واى لنډه دا چې دغه ډول خبرې له خپل زړه څخه وباسئ. دا يو څو خبرې مې د كينې په اړه له تاسو سره شريكې كړي الله جل جلاله دې موږ او تاسو ټولو ته پر دې د پوهېدلو توفيق راكړي او له دې څخه دې الله جل جلاله موږ او تاسې و ژغوري امين

## د شبخ او پالونکي اړتيا:

لکه څرنګه چې ما بیا بیا وویل چې د باطن څومره ناروغۍ دي، د باطن څومره بد اخلاقۍ او ګناهونه دي له دې څخه د ژِغورلو اصلي درملنه دا ده چې له کوم درملنه کوونکي سره و کتل شي. که چېرې یو ډاکټر ناروغ له ځان سره کینوي او ښه یې په دې پوه کړي چې تبه په حقیقت کې څه شی وي؟ لاملونه یې څه دي؟ درملنه او درمل یې کوم کوم دي؟ خو کله چې په دې سړي تبه راشي نو د ډاکټر هغه خبرې چې ده ته یې کړي د هغې په یادولو سره دی کولی شي چې خپله درملنه و کړي؟

معلومه خبره ده چې دغه سړی داسې نه شي کولی، ځکه چې حالات سره توپير کوي او ځيني وخت درمل هم خپل خاصيت په ځينو حالتونو کې بدلوي او موږيې په خپل سر نه شو کارولی مانا ډاکټر ته مراجعه کول اړین وي همدارنګه دا د باطن ناروغۍ دي، د مثال په توګهریاکاري، کینه، بغض، دوښمني، غرور، تاسو خو د دې په حقیقت و پوهېدلئ نوکله چې یو له تاسو څخه په دغه ډول ناروغیو اخته شو، باید داسې یو چاته مراجعه و کړي چې هغه خپله درملنه کړې وي او د نورو په درملنه کې ښه پوی وي هغه ته ووایي چې زما په زړه کې دغه خبرې او وسوسې کې ښه پوی وي هغه ته ووایي چې زما په زړه کې دغه خبرې او وسوسې راپیدا کېږي زه څه و کړم؟ د دې څه درملنه ده ؟ نوبیا ورته هغه سمه درملنه وړاندیز کوي.

خو كله نا كله داسې كېږي چې سړى ځان ناروغه كړي او ناروغه نه وي ځينې وخت داسې كېږي چې سړى ځان روغ احساسوي خو په رښتيا سره روغ نه وي بلكې ناروغ وي ځيني وخت بيا داسې كېږي چې د يو سړي چې كومه درملنه وي هغه پرېږدي او بل پلو ته مخه كړي نو بنيا دي خبره دا ده چې بايد يوه شېخ ته مراجعه وشي او هغه ته خپل ټول وضعيت ويل شي او هغه چې ورته كومه درملنه و ښايي بايد هماغه عملي شي. الله جل جلاله دې موږ او تاسو ته په دې د عمل كولو تو فيق راكړي. امين

د ژباړې پای د يکشنبې شپه پوره اتدبجې د ليندۍ ۲۵ مه ۱۳۹۱ لمريز اتحاد ليليه خپله خونه

# خپل نیتونه سم کړئ

# بِسْمِدِ اللهِ الرَّحْسِ الرَّحِيمِ

# O

- يوازې هغه عمل الله تعالى ته د منلو وړ دى، چې موخه مو تسرې د هغه رضاوي، حضرت عمر رضي الله تعالى عنه څخه روايت دى، وايي رسول الله صلى الله عليه وسلم فرمايي:

د انسانانو ټولې کړنې په نيت پورې ټړلي دي او د نيتونو له مخې به هر انسان ته د خپلو کړو اعمالو خواږه لاسته ورځي، کوم سړي چې د الله تعالى رضا او د هغه د پيغمبر صلى الله عليه وسلم د پيروۍ لپاره هجرت وکړ، نو الله تعالى به دده هجرت په خپل در کې ومني، خو که چا هجرت وکړ او موخه يې د الله تعالى رضا او د هغه د پيغمبر صلى الله عليه وسلم پيروي نه وه، يا يې مادي ګټو لپاره کړي وي، يا د کومې ښځې د نکاح کولو هجرت وکړي، دا نو د الله تعالى د رضا په خاطر نه دى د خپلو شخصي ګټو په خاطر يې کړى دى او د همدې بدله به ورسېږي [بخاري او مسلم].

#### وضاحت

كومه ژباړه، چې مو د حديث په اړه پورته و كړه، له هغې څخه د حديث مانا ښه په ۱ اګه كېږي او تر دې نور وضاحت ته اړتيانه

لري، خو موږدلته ورسره څو کرښې نورې هم ورزياتوو او د دې موضوع د لا روښانولو او ګټې اخيستلو لپاره پرې بحث کوو.

دغه حدیث مسلمانانو ته دا پیغام ورکوي، چې د هر ښه او بد، سولې، سلا، فساد او نور ټولو کارونو سرچینه په نیت پورې تړلې ده او دا هرڅه چې څوک ترسره کوي، دا د دوی د نیتونو ښکارندوی دۍ

مانا، نېک کارونو ته هغه و ختښه ويلی شو، چې په حسن نيت او ښه نيت سره سرته ورسېږي او که کوم ښه کار هم د بد نيت له مخې و کړو، نو که هر څومره ګټوروي، حساب يې پرنيت کېږي، د ښه نيت لپاره يې نه دی کړی، ځکه ور ته ښه نه شو ويلۍ

لنډه دا چې الله تعالى زمو و په نيتونو ، ظاهري او باطني ټولو كارونو باندې پوى دى ، هغه سره زمو و د ټولو كارونو حساب شته او هغه ذات زمو و ټول كارونه نيت پورې تړلي بولي

#### ناسم يوهبدل:

ځينې ځلک دا فکر ونه کړي، چې راځه خو دا ناسم او بې لارې کار دی، دا به په ښه نيت سره ترسره کړم، يا داسې وانګېرې، چې که څوک بد کارونه په ښه نيت سره وکړي، نو دغه بد کار به په ښه کار واوړي او دغه سري ته به يې ثوات و رکړل شي.

د مثال په توګه پوسړی دی، له دې امله عدر او سوکې کوي، چې له غیلا شویو روپو څخه په غریبانو سره مرستې وکړي، نو

#### دغه سړي ته ثو اب ورکول کېږي

اصل خبره داده، كوم كارونه چې په خپل ذات كې بىد دي، يا خراب دي او لـه كومـو څخـه چې الله تعـالى او د هغـه رسـول منعـه كړي، يـو پـه هغـې كـارونو كـې د ښـه نيـت لپـاره بېخـي سـوال نـه راپيدا كېږي، هيڅ امكان نه لري

په هرحال، هغه کارونه خو د الله تعالى له غضب څخه نه دي خوندي او د هغوي په کارونو او نيتونو د ښه سريتوب او سپېڅلتيا ګومان کوي، دا د هغوي لپاره دويمه سزا ده، ځکه دا د الله تعالى له دين سره يو ډول ټوکې دي

لەحدىت شريف څخه معتبره لارەنشته او دغه حديث داسې وايي، چې ښه اعمال كه پهبد او ناوړه نيت سره ترسره شي، نو هغې ته بيا نېك اعمال يا ښې كړنې نه شو ويلى، لنډه دا چې كوم كارونه پهبد نيت سره ترسره كېږي، پايله به يې هم بده وي

د مثال په توګه، يو انسان لمونځ ډېر په خشوع او خضوع سره کوي، ددې لپاره چې خلک ورته دينداره او پرهېزګاره ووايي او له دې امله يې خلک قدر وکړي، نو دې حديث ته په کتو سره ويلی شو، چې له الله تعالی سره د دغه سړي د عبادت او لمانځه په اړه هيڅ قدر او ارزښت نشته، يا يو بل سړی دی، د کفر له هېواده د اسلام هېواد ته هجرت کوي، خو موخه يې له هجرت څخه د الله تعالی رضانه، بلکې غواړي چې د هجرت په دغه نوي ځای کې له يوې مېرمنې سره واده و کړي، نو د داسې هجرت اجر او ثواب له الله تعالی سره نشته، بلکې جزابه يې هم ورکول او ثواب له الله تعالی سره نشته، بلکې جزابه يې هم ورکول

کېږي، دا د پورتني حديث لنډه او ساده مانا ده.

- که پیوه ستره کړنه له اخلاص او د الله تعالى رضا لپاره نه وي، نو تاسو به جهنم ته ورسوي:

پهيو حديث شريف كې راغلي دي، د قيامت په ورځ به د درې د له خلكو په اړه دوزخ ته د وراچولو پرېكړه وشي، تر ټولو دمخه به هغه سړى راوغوښتل شي، چې په جها د كې شهيد شوى وى، كله چې راوستل شي، نو الله تعالى به ورته خپل ټول هغه نعمتونه مخې ته كړي، چې په دنيا كې ورته وركړل شوي ول، بيا به ترې الله تعالى پوښتنه وكړي، ووايه، تا د دغو نعمتونو حق پرځاى كړى و ؟ او څه دې وكړل؟ هغه به ورته په ځواب كې ووايي پرځاى كړى و ؟ او څه دې وكړل؟ هغه به ورته په ځواب كې ووايي اى خدايه ! ما خو ستا په لاره كې جها د وكړ او ستا د رضا لاسته راوړلو په خاطر مې خپل ځان قرباني كړ ، الله تعالى به ورته و فرمايي: ته درواغ وايې ، تا يوازې په دې خاطر جها د كړى و ، وفرمايي: ته درواغ وايې ، تا يوازې په دې خاطر جها د كړى و ، ستا د زړورتيا نوم خپور شو ، نو د الله تعالى په امر سره به په جهنم كې واچول شي.

همدارنگه یو دینی عالم او د قرآن کریم عالم به د الله تعالی عدالت ته راوغو ښتل شي، الله تعالی به ترې پو ښتنه و کړي، چې تاکوم کارونه کړي ول؟ هغه به ورته په ځواب کې ووایي، چې ای پروردګاره ۱ ما ستا دین او ستا کتاب زده کړ او بیا مې خلکو ته ورو ښوده او دا هر څه مې ستا د رضا په خاطر و کړل، الله تعالی به ورته و فرمایي، ته دروغ وایي، تا دا هر څه ددې لپاره کړي ول، چې خلک درته قاري، مولوي او عالم و وایي، بیا به د الله تعالی و

په امر سره دا هم دوزخ ته وروغورځول شي

بیابه یو داسی سری راوغوښتل شي، چې هغه ته الله تعالی ډېر مال، جایداد ورکړی وي، له هغه به پوښتنه و شي، تا څه وکړل؟

هغهبه په ځواب کې ورته ووايي، ای الله تعالی اما د خير ښې کنې هیڅ داسې ځای نه و پرېیښی، چې ستا د رضا لپاره مې ورسره مالي مرسته نه وي کړې، الله تعالی به ورته و فرمايي، ته دروغ جن يې، تا دا هرڅه د دې لپاره کول، دا مال، دارايي، پيسې او هرڅه دې ځکه لګول، چې خلک درته سخي و وايي او ستا د سخاوت کيسې و کړي، بيا دغه سړی هم د و زخ ته وروغورځول شي. [مسلم]

الله تعالى دې موږله نفاق، ريا او د نيتونو له فساده وژغوري آمين

لنه دا چې د الله تعالى پروړاندې هغه كارونه د منلو وړ دي، چې په هغې كې مو نيت پاكوي، په دين كې دېته اخلاص وايي.

## په قران شريف کې د اخلاصمندو او غير اخلاصمندو يو مثال:

د قرآن کریم په لاندینیو دوه آیاتونو کې د دوه ډوله صدقه او خیرات ورکوونکو یادونه شوې ده، یو هغه خلک دي، چې د نوم او ځان ښودلو لپاره د رضا په خاطر د بېوزلو، غریبانو او فقیرانو سره مرستې کوي

د دغو دواړو خلکو کارونه، چې موږ تاسو وينو، نو توپيريې

نه شو کولی او دا څرګنده خبره ده، چې زموږ سترګې د دوی ترمینځ قضاوت نه شي کولی، خو قرآن شریف بیا د دې دواړو په اړه وایي، دا چې د دوی نیتونه سره توپیر لري، نو څرګنده خبره ده، چې پایلې به یې هم سره ورته نه وي

اكَالَّذِئ يُنْفِقُ مَالَهُ رِثَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ فَمَقَلُهُ كَمَقَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابُ فَأَصَابَهُ وَابِلُ فَتَرَكَهُ صَلْمَا اللهَ يَقْبِرُوْنَ عَلَى شَيْءٍ فِمَا كَسَبُوْ ا وَاللهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكُفِرِيْنَ ۞

ژباړه: چېخپل مال محضې خلکو ته د ښودلو لپاره لګوي او نه يې پر آخرت، د هغه د لګښت مثال داسې دی، لکه يوه ښويه تيږه، چې دوړه پرې ناسته وي، کله چې جې ډې پرې ناسته وي، کله چې جې پرې وورېږي، ټوله دوړه ترې يوسي او تيږه هماغسې ښويه سوتره پاتې شي، دې خلکو چې په خپل ګومان سره د خيرات کومه نېکي ګټلې ده، له هغې نه هيڅ شي د هغو لاس ته نه ورځي او کافرانو ته سمه لاره ښودل د الله عادت نه دې

وَمَقَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ آمُوَ الْهُمُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللهِ وَتَغْبِيْتَا مِّنْ أَنْفُسِهِمْ مَتَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ آصَابَهَا وَابِلُ فَأْتَتُ أَكُلَهَا ضِعْفَيْنِ،

ژباړه: د دې پرخلاف، کوم خلک چې خپل مالونه يوازې د الله د خوشحالولو لپاره په ډاډه زړه او ثبات لګوي، د هغو د لګښت مثال داسې دی، لکه چې په کومه مځکه کې يو بڼوي، که شېبه باران پرې وورېږي، نو دوه چنده مېوې نيسي.

نو دا چې دواړو کسانو يو ډولنېک کار ترسره کړی دی، له

غریبانانو او بېوزلو سره یم مرستې کړي دي، خو د یو نیت یوازې د ځان ښودنې و، نو پرتدلددې چې پددنیا کې یې خلکو یوازې صفت کاوه، لددې پورته هیڅ پدلاس ورنغلل او ده همدا غوښتل، چې خلک زما د دغه کار په اړه ښې تبصرې و کړي، خو دویم سړي دغه د خیر ښې ګڼې او صدقې کار یوازې د الله تعالی د رضا لپاره کړی و، الله تعالی هغه په خپل پاک نیت سره وستایه او هغه ته یې هماغسې بدله هم ورکړه، لنډه دا چې دا هغه الهي قانون دی، چې رسول الله صلی الله علیه وسلم یې په یوه حدیث شریف کې په اړه داسې وایي:

پهدېدنيا کې موږيوازې د خلکو ظاهري کار ته ګورو او پرېکړې کوو، خو په آخرت کې ټولې پرېکړې د نيتونو له مخې کېږي

دا دنیا چې موږتاسو په کې ژوند گوو، زموږد حواسو او درک کولو دایره د خلکو ظاهري څېرې او کارونو ته په کتو پورې محدوده ده، مانا دلته موږد خلکو ظاهري کارونو ته په کتو سره د هغه د ښه او بد تمیز کولی شو او د همدې له مخې هغه سره چلند کوو، اړیکه ورسره ساتو، تر ظاهري کارونو ور اخوا موږد خلکو له زړونو، نیتونو او د سینو له رازونو نه یو خبر، ځکه حضرت عمر فاروق رضي الله تعالی عنه و فرمایل:

# المَعْنُ لَكُمْ بِالطَّاهِرِ وَاللَّهُ يَتَوَلَّى السَّرَ اثِرا

ژباړه: زموږ کار دا دی، چې ظاهر ته په کتو سره امروکړو او پټرازونه په الله تعالى پورې اړه لري، يوازې هغه پرې پوهېږي،

خود قیامت پهورځ بهالله تعالی د خپل علم الغیب له مخې د خلکو نیتونو او زړونو د ارادې له مخې پرېکړې کوي، لکه څرنګه چې په دې دنیا کې د خلکو ظاهري څېرې او اعمالو ته په کتو سره موږ پرېکړه کوو، د قیامت پر ورځ به دا خبره برعکس وی، هلته به الله تعالی د هغوی دننه زړه ته ګوري او ظاهري کارونه به له هماغو خلکو سره پرېږدي

## **د دغه حدیث ځانگړی ارزښت:**

دا حدیث د رسول الله صلی الله علیه وسلم له هغو هر اړخیرو، پراخه او ټول منلو لارښوونو څخه دی، سره له دې چې لنډ حدیث دی، خو د مانا او مفهوم له مخې په کې د دین یوه ستره برخه رانغښتې ده او د سمندر په کوزه کې مانا ترې اخیستل کېږي

تردې پورې چې ځينو امامانو ويلي دي، په دغه حديث شريف کې د اسلام يوه بشپ په برخه داخيستل شوې ده او دا مبالغه نه ده، ځکه کومه خبره چې دغو امامانو کړې ده، دا رښتيا ده، څکه د اصولو له مخې اسلام درې برخې لري، اول ايمان، دويم اعمال او درېيم اخلاص دا چې په ياد حديث شريف کې ټول بحث په اخلاص شوى دى، نو څکه ويلي شو، چې د اسلام يوه بشپ په برخه په کې راخيستل شوې ده، اخلاص يو داسې شي بشپ په برخه په کې راخيستل شوې ده، اخلاص يو داسې شي دى، چې زموږ د ورځني ژوند په هرګام او هرکار کې اړين دى، په ځانګې ي ډول، کله چې يو بنده د نېکو او ښو کارونو لړۍ پيل په ځانګې ي ډول، کله چې يو بنده د نېکو او ښو کارونو لړۍ پيل کړي، که علمي او يا عملي، نو پر ته له اخلاصه يې سرته نه شي دسولي، څکه ډېرو سترو امامانو خپل کتابونه له همدې حديث د شخه د پيل کې ي داره امام بخاري رحمه الله خپل کتاب (جامع څخه د پيل کتابونه لکتاب (جامع څخه د پيل کتابونه لکتاب (جامع

صحیح) او تر هغی وروسته بغی خپل کتاب (مصابیح) له همدې حدیث شریف څخه پیل کړی دی، دحدیث خافظ ابن مهدی وایي، هرڅوک که کوم دیني کتاب لیکي، نو ښه خبره دا ده، چې پیل یې په همدغه حدیث شریف سره و کړي، مخکې بیا وایي، که چېرې زه په خپله وغواړم، کتاب ولیکم، نو هر څپرکی به یې له همدې حدیث شریف څخه پیلوم [فتح الباري]

الْخَالُ عَالُ بِالنِّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِإِمْرِءِ مَا نَوَى، فَمَن كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِللَّهُ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

ژباړه: د انسانانو ټولې کړنې په نيت پورې تړلي دي او د نيتونو له مخې به هر انسان ته د خپلو کړو اعمالو خوا ږه لاسته ورځي، کوم سړي چې د الله تعالى رضا او د هغه د پيغمبرصلى الله عليه وسلم د پيروۍ لپاره هجرت و کړ، نو الله تعالى به د ده هجرت په خپل در کې ومني، خو که چا هجرت و کړ او موخه يې د الله تعالى رضا او د هغه د پيغمبر صلى الله عليه وسلم پيروي نه وه، يا يې مادي ګټولپاره کړي وي، يا د کومې ښځې د نکاح کولو هجرت و کړي، دا نو د الله تعالى د رضا په خاطر نه دى د خپلو شخصي ګټو په خاطريم کړى دى او د همدې نيت بدله به ورسېږي [بخاري او مسلم].

### د حديث شريف د ويلو اړتيا:

تردې حدیث وروسته رسول الله صلی الله علیه وسلم د لابه پوهېدا په خاطر د هجرت مشال راوړی دی، فرمایي، په دغه وخت کې مدینې منورې ته هجرت کول د هر مسلمان لپاره اړین و، ځکه چې په مکه معظمه او نورو کلیو کې له کافرانو سره د مسلمانانو شپې سختې شوې او مسلمانانو نه شول کولی له فوی سره اسلامي ژوند تېر کړي

هجرت کوونکو د دین د سرلوړی او پهیوه پاک اسلامي چاپېریال کې د مسلمانانو په حیث د ژوند تېرولو لپاره خپل خوږ استو ګنځی پرېښود او یوه پردي ځای ته ولاړل، هلته یې د هجرت ټولې سختۍ پر ځانونو ومنلې او دا هرڅه یې یوازې د الله تعالی د رضا لپاره وزغمل، په دغو هجرت کوونکو کې یو سړی داسې هم و، چې هغه یوې مېرمنې ته د نکاح کولو وړاندیز و کړ او دغه مېرمن په مدینه منوره کې او سېده، هغه سړی بل ځای کې او سېده، ښځې ورته په ځواب کې وویل، که ته مدینې منورې ته راشې، نو زه درسره نکاح کولی شم، هماغه و، چې دغه سړی کرامو به کله کله هغه ته د (قیس د لور) مها جروایه

له دې امله رسول الله صلى الله عليه وسلم په دغه حديث شريف کې د هجرت يادونه او مشال راوړ، که نه په هرعمل کې نيت همداسې رول لري، که نيت چا د بد کار کړی وي، بد به ويني او که د ښه کار نيت يې کړی وي، ښه به ورکول کېږي

#### دا حدیث درہیمه برخه علم دی:

حضرت امام شافعي رحمه الله او امام احمد رحمه الله وايي، چې دا حديث د ټول علم درېيمه برخه ده، ځکه چې انساني کړنې له درې شيانو څخه راووځي.

## ۱. زړه ۲. ژبه ۳. لدنورو غړو څخه

او نيـتزړه پـورې تړلـي دي او زړه پـورې چـې کـوم اعمـال تړلـي وي، په همدې حديث کې يادونه شوې ده.

همدارنگهامامشافعيرحمهالله دا همفرمايلي دي، چې دا حديث د فقي د يو ستر څپرکي ښکارندوی دی او علماوو دې حديث شريف ته د (ثلث الاسلام) درېيمه برخه اسلام لقب ورکړی دی

حضرت امام ابو داود رحمه الله فرمايلي، چې دا حديث نيمه فقه ده.

د تېرېزمانې ټولو علما ، کرامو خپل کتابونه له همدې حدیث څخه پیل کړي دي ، امام بخاري رحمه الله هم خپل کتاب په همدې حدیث سره پیل کړی دی ، همدارنګه مشکوة شریف کې هماله همدې حدیث څخه پیل شوی دی ، محدث عبدالرحمن بن مهدي رحمه الله فرمایي ، هرلیکوال ته بویه ، چې خپل کتاب له همدې حدیث څخه پیل کړي

د عادت او عبادت توپیر په نیت سره کوو، یو عبادت له بل څخه د نیت په واسطه افضلیت مومي، لکه څرنګه چې د نفلو او

## فرضي لمونځونو توپير پهنيت سره کېږي

که د عادت له مخې يو سړی خوراک، څښاک او کوروالی پرېدي، نو روژه يې نه کېږي، ځکه چې د روژې د ثواب لپاره د روژې نيت ډېر اړين دۍ

## شرعي هجرت او هېواد پرېښودنه:

ننسباخلک يوازې هېواد پرېښودو ته هجرتوايي، که څه هم په نيت کې يې دا خبره نه وي، چې وطن د الله تعالى د رضا لپاره پرېږدم او که بل هېواد ته د تلو پر مهال که په لاره کې هر څومره روا ناروا و کړي، د ډېرو حقوق تر پښو لاندې کړي او هغه ځای ته په رسېدو سره که ډېر داسې کارونه و کړي، چې الله تعالى ترې منعه فرمايلي وي، سره له دې ټولو بې لاريو به ورته هجرت وايي، خداى تعالى دې موږد نفس له فرېبه وساتي، چېرته د وايي، خداى تعالى دې موږد نفس له فرېبه وساتي، چېرته د صحابه کرامو رضوان الله عليهم هجرتونه او چېرته اوسني هېواد پرېښودل، چې حتا لمونځونه هم نه په کې ادا کېږي.

### د اخلاص ارتيا:

اخلاص ډېر مهم شی دی، ترڅو پورې چې مونیت سپېڅلی نه وي او زړه کې مو دانه وي، چې د دغه کار له ترسره کولو مې موخه د الله تعالى رضا ده، ترهغې هیڅیو عمل ته ښایسته نه شو ویلی

بزرګانوایي، که پهیو کار کې مویونیت د دینوي اویو د دنیا بیا هم هغې کار ته اخلاص نه شو ویلی، لکه له روژې نیولو موهد ف دا وي، چې د ډوډۍ له پخولو به هم خلاص یا و د

ناروغۍ له امله به يو ډول پرهېزهميم، يا له حج کولو څخه مو موخه داوي، چې يو بهترين او الله تعالى ته خوښ عبادت دى، خو ورسره دې دا هم زړه کې وي، چې ځه خو چکر به مې هم شي، سيل ميل به هم وکړم، يا دې په اعتکاف کې نيت داوي، چې ځه د ايو ښه عبادت دى، ثواب يې هم ډېر دى او يو څو ورځې به د دا يو ښه عبادت دى، ثواب يې هم ډېر دى او يو څو ورځې به د کور له کرايه هم خلاص يم، يا غريبانانو او بېوزلو سره مې ځکه مرسته وکړه، چې ثواب هم لري او خوله يې هم بنده شوه، نو دا ټول خيالات چې ستاسو په زړه او ذهن کې راګرځي، دا له اخلاصه و تلي دي، ځکه چې د شيطان مکر او جلول مو د دغې نعمت ترلاسه کولو ته نه پرېدي

رسولالله صلى الله عليه وسلم فرمايي، چې كه يو څوك په داسې حال كې له دنيا څخه لاړه، چې يوازې له الله تعالى سره يې د زړه له اخلاصه مينه درلوده، لمونځ يې كاوه او زكات يې وركاوه، نو دغه سړى په داسې حال كې له دې دنيا څخه لاړه چې الله تعالى ورڅخه رضا دى.

له حضرت ابو فراس رضي الله تعالى عنه څخه روايت دى، چې وايي يو ځلې له رسول الله صلى الله عليه وسلم څخه يو سړي پوښتنه و کړه، چې ايمان څه شي دى؟ رسول الله صلى الله عليه وسلم ورته کړه، چې اخلاص ١١١٠

حضرت معاذ بن جبل رضي الله تعالى عنه فرمايي، كله چې رسول الله صلى الله عليه وسلم زه د يمن د حاكم په حيث و ټاكلم او لېږلم يې، نوما رسول الله صلى الله عليه وسلم ته كړه، چې ماته نصيحت وكړه، رسول الله صلى الله عليه وسلم و فرمايل، په خپل دين كې اخلاص كوه، نو ستا لږ عمل به ډېر شمېرل كېږي

حضرت ثوبان رضي الله تعالى عند فرمايي، چې رسول الله صلى الله عليدوسلم ويلي دي، اخلاص كوونكو تد زېرى وركوم، چې دوى د لارښوونې او سمې لارې ډيوې دي، چې له امله به يې هره توره شپه سباشي.

حضرت سعد رضي الله تعالى عنه فرمايي، چې ما خپل ځان له ځينو صحابه کرامو څخه لوړ وګاڼه، نو په دې و خټ کې رسول الله صلى الله عليه وسلم و فرمايل، چې الله تعالى له دې امت سره مرسته د ضعيفو او کمزورو خلکو د دعا، د هغوى د لمانځه او د هغوى د اخلاص له مخې کوي

حضرتابو امامهرضي الله تعالى عنه فرمايي، چېرسول الله صلى الله عليه وسلم ته يو سړى راغى او پوښتنه يې تىرې وکړه، چې اى د الله تعالى پيغمبره! يو سړى جهاد كوي او غواړي، چې ثواب او شهرت دواړه ترلاسه كړي، نو څه بايد وكړي؟ رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل، هيڅ دې نه كوي

دغه سهري درې ځلې دا پوښتنه وکړه او رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم همدغه ځواب ورکړ، بيا رسول الله صلى الله عليه وسلم و فرمايل، بي له شكه الله تعالى هغه كار خوښوي او قبلوي، چې موخه ترې د الله تعالى رضا وي

لنډه دا چې که څوک غواړي، چې ډېر ثواب وګټي، نو هغوی دې د ډېر اخلاص ساتلو کوښښ و کړي

#### د ځان ښودني غندنه:

له دې حقیقت څخه انکار نه شي کېدای، چې که د یوه سړي له یوه کار څخه موخه د الله تعالی رضا نه وي، نو خامخا به د دنیا اړوند کومه ګټه ورپورې تړلي وي، لکه شهرت، پیسې، جاه و جلال او داسې نور او له دې امله ښه کارونه کوي، چې له خلکو سره ناسته پاسته لري، ګوري راګوري ورسره، ترڅو هغوی یې وګوري، صفت یې وکړي، ښه ښه نومونه ورته واخلي، قدرداني یې وکړي او خلکو کې مشهور شي.

دا چې دا هرڅه سملاسي نغد لاسته راځي او د آخرت معامله قرض ده، په ډېرو حديثونو کې رياله شرک سره برابره ګڼل شوې ده، همدارنګه رسول الله صلى الله عليه وسلم په يوه حديث کې ويلى دي:

زەپرتاسو ډارېږم، چې كوچنى شركوندكړئ، صحابدكرامو بدورتدوويل، كوچنى شرك څدشسى دى؟ويىي فرمايل، ځان ښودل

حضرت شداد بن اوس رضي الله تعالى عنه فرمايي، چې ماله رسول الله صلى الله عليه وسلم څخه اورېدلي دي، چا چې د ځان ښودنې او (ريا) لپاره لمونځ و کړ، هغه شرک و کړ، چا چې د ځان ښودنې لپاره روژه ونيوله، هغه شرک و کړ، چا چې د ځان ښودنې لپاره صد قه ورکړه، هغه شرک و کړ. [رواه احمد]

يو ځلې شداد بن اوس رضي الله تعالى عند ژړل، چا ترې پوښتنه و کړه، ولې ژاړې؟ ويې ويل، يوه خبره راياده شوه، چې له

پيغمبر صلى الله عليه وسلم څخه مي اورېدلي وه، هغې و ژړولم

ماله رسول الله صلى الله عليه وسلم څخه اور به دلي ول، زه د خپل امت په شرکت کولو او پټشهرت باندې ډارېږم

ماترېوپوښتل، ای د الله تعالی پیغمبره اله تا وروسته به ستا امت شرک و کړي؟ ویې فرمایل هو، بیا یې وویل، خبر اوسئ، هغوی به لمریا سپوږمۍ ته عبادت نه کوي او نه به د بت یا تیږې عبادت و کړي، خو په خپلو عملونو به ډارېږي

اوپټشهرت دېته وايي، چې په دوی کې به يو سړی روژه ونيسي، بيا يې که کوم کار ته زړه شي، يا يې ذوق وشي، نو روژه به ورته پرېدي [احمد و بيهقي]

پەيوە حدىث شرىف كې راغلى دى، چې الله تعالى فرمايى، كوم سړي چې داسې يو عمل وكړ، چې پرتەلەما يې بل څوك هم په كې شريك و گاڼه، نو زه به دغه سړي سره دده له عمله پرېږدم، مانا د دغې عمل به هيڅ ثواب ورنه كړم

حضرتعمررضي الله تعالى عنه يوه ورځ جومات ته راغى، ويېليدل، چې معاذ بن جبلرضي الله تعالى عنه قبر ته ناست دى او ژاړي، پوښتنه يې ترې و كړه، ولې ژاړې؟ يو شى ما ژړوي، چې هغه مې له رسول الله صلى الله عليه وسلم څخه او دې د لي دي، هغه مبارک به ويل، چې لبوه ريا هم شرک دى او چا چې د خداى تعالى له دوست سره د ښمني و کړه، داسې ده لکه له خداى تعالى سره چې د جنګ ميدان ته راوځي.

پرتهله شک څخه الله تعالی هغه بنده ګان خوښوي، چې په په سره عبادت کوي، پرهېزګار وي او د ځان ښودنې لپاره تقوی او پرهېزګاري نه کوي.

دغه ډول خلک به له هر ډول مصيبتونو او تورتمنونو څخه په امان وي [مشکوة]

# د رياكوونكو جزا د غم كوهي:

حضرت ابو هريره رضي الله تعالى عنه فرمايي، چې يو ځل رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل [جُنِ الحُنو] څخه ځآن وساتئ.

ومو پوښتل يا رسول الله صلى الله عليه وسلم [جُبِ الحُنو] څه شي دي؟

ويې فرمايل: په دوزخ کې يوه څاه ده، چې هره ورځ ترې دوزخ څلور سوه ځلې پناه غواړي، صحابه کرامو و پوښتل، دغه کوهي د چالپاره دی؟

رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل: د هغه عبادت كوونكي لهاره چه د ځان ښودلو لهاره ښه كاروند كوي [مشكوة]

#### په دې دنيا ذليل:

حضرت عبدالله ابن عمر رضي الله تعالى عنه وايي، رسول الله صلى الله عليه وسلم وفرمايل، كوم سرى چې خپل يو عمل مشهور كړي، خداى تعالى به هغه د خپل مخلوق په مجلسونو

كى پدېدى مشهور كىرى، دليل او وبىدى بىر موي [طبراني والبيهقى]

#### شه نیت:

د ښهنيت په لرلو سره الله تعالى مسلمانانو ته داسې يوه ښه نسخه ور وښودله، چې په عملي کولو سره به يې هر مسلمان ته خاورو څخه سره زر جوړېږي

ځينې خلک داسې فکر کوي، چې د ښهنيت په درلو دلو سره ناسم کارونه هم سمېږي او له ګناه څه ثواب جوړېږي، دا خبره خو بېخي ناسمه ده، ګناه خو په هر حالت کې ګناه ده، چې په هر څومره ښهنيت سره تر سره شي روانه ده.

د مثال په توګه يو څوک د چاله کور څخه په دې نيت غلا کوي، چې کوم شيان يا پيسې، چې له غلا څخه لاسته راځي، هغه به صدقه کړم، نو د دغې نيت له امله به يې د غلاګناه و نه بښل شي.

درسول الله صلى الله عليه وسلم له پورتنۍ خبرې څخه مطلب دا دی:

۱. په هیڅیونېک او ښه کارتر هغې ثواب نه ورکول کېږي، ترڅو چې په سمنیت سره ترسره نه شي.

د مثال په توګه، د لمانځه ثواب هغه وخت ډېر زيات شي، چې د الله تعالى د خو شحالولو لپاره و شي، که د ځان ښودنې لپاره لمونځ و شي، نو برعکس ګناه به يې د ثواب پر پرتله زياته وي ۲. او دویم مطلب دا دی، کوم کارونه چې مباح یا جایز دي، اصلي حکم یې دا دی، چې په هغې نه ثواب شته او نه پرې عذاب، خو که دغه روا کالونه په سم نیت سره ترسره شي، نو په عبادت بدلېږي او ثواب هم پرې ورکول کېږي، د مثال په ډول؛ ډوډۍ خوراک له مباح کارونو څخه یو کار دی، خو که یو څوک ډوډۍ په دې نیت سره و خوري، چې له امله به یې زما د وجود ځواک پیاوړی شي او بیا به د الله تعالی په لاره کې ترې ګټه واخلم، نو دغه ډوډۍ خوراک ثواب هم لري، یا یې په دې نیت سره و خوري، چې الله تعالی زما د نفس حق هم پر ما ایښی دی، سره و خوري، چې الله تعالی زما د نفس حق هم پر ما ایښی دی، نو ددې حق پرځای کولو لپاره ډوډۍ خورم، یا یې په دې نیت سره خوري خوند ترې واخلمه او له زړه نه د الله تعالی شکر وباسم، نو د داسې نیتونو په درلو د لو سره ډوډۍ خوړل ثواب لري، لنډه دا د داسې نیتونو په درلو د لو سره ډوډۍ خوړل ثواب لري، لنډه دا چې ټول مباح کارونه که په ښه نیت سره ترسره شي، د ثواب لامل کولی شو، همدغه کارونه ثواب و ګرځوو، په لاندې ډولدي

- حلاله روزي پيدا كول د سودا كرى له لارې وي، د دندې له لارې، د كرنې يا بلې كومې لارې څخه وي، كه چېرې په دې كې د انسان نيت دا وي، چې الله تعالى زما د خپل ځان او زما د كورنۍ روزې پيدا كول، پر ما فرض كړي دي، دا روزي ځكه پيدا كوم، چې د هغوى حقور ادا كړم، نو د حلالې روزي دا ټول كارونه د عبادت او ثواب په څېر ګرځي.

بياكه چېرته دانيت هم ولرو، چې كومې روپى چې د دغې كاروبار له لارې گټم، اول به پـرې د خپلې كـورنۍ اړټياوې پـوره كوم او چې كله مې له كورنۍ هم زياتې شوي، بيا به يې پـربېوزله او غریبانانو ووېشسم، یا بدیبې په نورو ښو کارونو ولګوم، نو د دغې نیت په درلو دلو سره به لا ډېر ثواب وګټئ

که چېرې يو سړی زده کړې کوي، نيت يې داوي، چې وروسته له لوړو زده کړو غواړم، د خپلو خلکو خدمت وکړم، که څوک ديني زده کړې کوي، نو خلکو ته د دين رسولو نيت و کړي، د طب زده کړيال دا نيت و کړي، چې د زده کړو تر بشپ په دا وروسته به د خپلو خلکو خدمت ته مټې رابل و هم

انجينسرۍ والادغه پوهنځی په دې خاطر لولي، چې له دې لارې به ددې هېواد خدمت و کړم، يا څوک کوم بل هنر زده کوي، چې نور خلک به راڅخه ګټه پورته کړي

-انسان چې کوم کار هم د ځان لپاره خوښ کړي او په دې اړه فکر وکړي، چې د روزۍ ژمنه الله تعالی کړې ده، خام خابه يو کپ ډوډۍ راکوي، خو زه غواړم همدغه لاره وټاکم، ځکه له همدې لارې د الله تعالى د مخلوق ښه خدمت کولی شم، نو دغه کار هم د اجر او ثواب لامل کېږي

د مثال په توګه يو څوک ډاکتر کېږي، دا نيت وکړي، چې د پيسو ګټلو نورې ډېرې چارې هم وې، ما ځکه ډاکتري ولوسته، چې له دې لارې د خدمت مصدر وګرځم

د مثال په ډول يو سړی د رخت دوکان لري، هغه داکار و بار به دې نيت سره کوي، چې په شريعت کې ښه لباس اغوستل واجب دي، ډېرې نورې لارې هم وې، چې ماکولی شو له هغو لارو ډېرې پيسې وګټم، خو داکار مې ځکه و ټاکه، چې د خلکو دغه واجب عمل سرته ورسوم

همدارنگه که يو څوک دنده په دې خاطر پرمخ وړي او ه دف

یې دا وي، چې له دې لارې خپلو خلکو ته خدمت وکړم، که څه هم نوموړی دغه کار د پیسو په مقابل کې کوي، خو ثواب به د نیت ورکول کېږي

- ښهلباس (کالي) ددې په خاطر اغوندم، چې الله تعالى ماته کوم نعمتونه راکړي، ښکاره يې کړم او ليدونکي يې وګوري، ددې لپاره مې نه دي اغوستي، چې يا ماته ستر سرمايه لرونکى وواي او يا داسې فکروکړي، چې هغوى ما په لويو کسانو کې حساب کړي.

-لەخپلوبچىانوسرەپەدېخاطرمىنىەكىوم، چېرسولاللە صلى الله عليه وسلم لەماشومانوسرەمىنەكولد

د کورپه کارونو کې د دې په خاطرله مېرمنې سره مرسته کورته کورته کورته دې د چې رسول الله صلى الله عليه وسلم به کله د وخته کورته راغی، نو د کور په کارونو کې به يې له خپلې کورنۍ سره مرسته کوله

-لەمېرمنې او بچيانو سرە ددې په خاطر خوش طبيعي كوم، چې رسول الله صلى الله عليه وسلم فرمايلي دي، چې له دوى سره په ښه خوله خبرې و كړئ او ښه چلند ورسره و كړئ

-پەكوركېمېبوټى يا ونەپەدېخاطركرمە، چې انسان يا څاروى بەتىرې گټەپورت كېرى اولىدونكو تەدا منظرە ښىكلې ښكارەشي

-خپــل ليكلــي فايلونــه پــه دغــه خــاطر ښــكلي كــوم، چــې لوستونكي ترې خوند واخلي.

- ښځه دې په دې خاطر په ځان ګوتې و هي او سينګار دې کوي، چې خاوند يې خوشحاله شي او نارينه په دې خاطر پاک

سوتره وګرځي، چې پهليدو يې مېرمن هم خوشحاله شي

-ساعت ددې لپاره په لاس کوم، چې د لمانځه و ختونه په رې

ګورم او د وخت قدر په پېژندلو کې به راسره همکاري و کړي

لنده دا چې دا يو څو مثالونه ول، که نه نو امام غزالي رحمه الله په خپل کتاب (احياء العلوم) کې ويلي، په دنيا کې هيڅيو داسې کار نه شته، چې موږورسره ښه نيت ملګري کړو او مخ پر وړاندې لاړ شو.

ترې دې پورې چې که ښځه او خاوند ددې په خاطريو له بل څخه خوند واخلي، چې يو د بل حق ادا کوي، او له دې کار سره به د دواړو په لمنه تور داغ نه وي، بلکې دغه کارونه به يې ثواب ګڼل کېږي

> پای ۳/۹/۱۳۹۳ قوس جلال آباد خپل کور وخت ۱۱ بجی، ۲۴ دقیقی

